

# قائمة ملوك في الحجارة

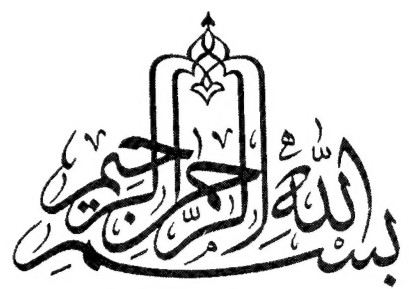
تأليف

شيخ الإسلام محمد بن عبد الحليم بن عبد السلام به تهيئة الحرفاني  
رحمة الله رحمة واسعة

ضبط نصه وترجم أهاديه واعتنى به

محمد بن عبد الرحمن الحميدي

عالم الكتب



فَاعْدُهُ فِي الْمَجْلِسِ



## عالم الكتب

للطباعة والتوزيع  
لبنان

ص.ب: ٨٧٢٣ - ١١، برقية: نابعلبي  
تلفون: ٨١٩٦٨٤ - ٣١٥١٤٢ (٠١)  
خليوي: ٠٣/٣٨١٨٣١  
فاكس ٣١٥١٤٢ (٩٦١)

© جميع حقوق الطبع والنشر محفوظة للدار  
الطبعة الأولى

١٤٢٦ - ٥٠٠٥ م

يمنع طبع هذا الكتاب، أو أي جزء منه، أو اختزال مادته بطريقة الاسترجاع، كما يمنع الاقتباس منه أو التمثيل أو الترجمة لغة أخرى، أو نقله على أي نحو، وبأية طريقة، سواء كانت الكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو بانتسجيل أو خلاف ذلك، إلا بموافقة خطية مسبقة من الناشر.

WORLD OF BOOKS  
FOR PRINTING, PUBLISHING & DISTRIBUTION

BEIRUT - LEBANON

P.O BOX: 11-8723, CABLE: NABAALBAKI  
TEL.: 01-819684 / 315142  
CELL. 03-381831, FAX: (9611) 315142  
E. mail: alamko @ dm.net.lb

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعتذر بالله من شرور أنفسنا، وسبيئات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له، ومن يضللا فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وسلم تسليماً كثيراً، أما بعد :

فهذه رسالة لطيفة جامعة في الحب والبغض، وبيان الممدوح في ذلك والمذموم، سلطتها يراعة شيخ الإسلام ومفتى الأنام، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحراني - رحمة الله رحمة واسعة وأسكنه فسيح الجنة - بأسلوبه الفريد، وعباراته الماتعة.

ولقد وفقني الله تعالى - وله سبحانه المنة والفضل - في ضبطها والتعليق عليها، وإخراجها للمسلمين في هذه الحلة القشيبة، راجياً من الله تعالى أن ينفعهم بها، وأن يبصرهم بهذا الدين القويم الذي فيه الهدى والنور والسعادة والفلاح في هذه الدنيا وفي الآخرة.

وختاماً أسأل الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يرحم شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة واسعة، ويعلي درجته في الجنة، ويجمعه وسائر علمائنا مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وكتب

محمد بن دياض الأحمد

عنه الله عنه بمنتهى وكرمه



# ترجمة سِيِّدُ الْإِسْلَامِ أَبْنُ تَيْمِيَّةَ الْحَرَانِيِّ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى

- اسمه ونسبه:

هو: شيخ الإسلام الإمام الفقيه، المجتهد الحافظ، تقى الدين أبو العباس،  
أحمد بن عبد الحليم، بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم الخضر بن  
محمد بن الخضر بن علي بن عبد الله بن تيمية النميري الحراني ثم الدمشقي.

وتيمية: يقال إنها أم جده محمد، وكانت واعظة، فنسب إليها، وعرف بها،  
ولهذا أطلق على هذه الأسرة «آل تيمية».

- مولده ونشأته:

ولد شيخ الإسلام رحمة الله بحران، يوم الاثنين العاشر، أو الثاني عشر من  
شهر ربيع الأول سنة ٦٦١ هـ.

وبعد أن هجم التتار على بلده وعاثوا فيها فساداً، اضطرت عائلته إلى  
الرحيل عن حران، فسافر به والده مع إخوته إلى الشام فوصل دمشق سنة ٦٦٧ هـ،  
واستقر بها.

وقد نشأ شيخ الإسلام في بيت علم، ودين، وكان يحضر المدارس والمحافل  
في صغره فقد كان جده الشيخ مجد الدين أبو البركات من كبار علماء الحنابلة،  
وفقهاء العصر، تفقه على يد عميه فخر الدين الخطيب. قال عنه شيخ الإسلام:  
«كان الشيخ جمال الدين ابن مالك يقول: ألين للشيخ المجد الفقه كما ألين لداود  
الحديد» وقال أيضاً: «كان جدنا عجباً في سرد المتون وحفظ مذاهب الناس  
وإيرادها بلا كلفة» ١ . هـ.

من أهم مصنفاته «المنتقى من أحاديث الأحكام» الذي شرحه الشوكاني رحمه الله في كتابه «نيل الأوطار»، ومن مؤلفاته «الأحكام الكبرى» في عدة مجلدات.

أما والده شهاب الدين عبد الحليم بن عبد السلام فقد سمع من والده مجد الدين أبي البركات، ورحل في صغره إلى حلب وسمع هناك من عدد من المشايخ، قال عنه الذهبي رحمه الله: «قرأ المذهب حتى أتقنه على والده، وأتقى وصف، وصار شيخ البلد بعد أبيه وخطيبه وحاكمه، وكان إماماً محققاً لما ينقله، كثير الفوائد جيد المشاركة في العلوم، له يد طولى في الفرائض...».

وذكر ابن كثير أن له كرسياً للدراسة والتعليم والوعظ، وأنه تولى مشيخة دار الحديث السكرية، وبها سكنته، مات سنة ٦٨٢ هـ.

ومن أشتهر بالعلم والعبادة والزهد من هذه الأسرة الكريمة إخوة الشيخ وهي ثلاثة:

أخوه: شرف الدين عبد الله، وزين الدين عبد الرحمن، وأخوه لأمه: بدر الدين محمد.

أما والدة الشيخ فهي: ست النعم بنت عبد الرحمن بن علي بن عبدوس الحرانية.

من هذا البيت المبارك، والأسرة الصالحة خرج شيخ الإسلام فنشأ وتربى في حجر والده، وبدأ في طلب العلم مبكراً، وكانت علامات النجابة والفتنة تظهر عليه منذ حداة سن، ونعومة أظفاره، وساعد على ذلك أن بدا عليه النجابة منذ حداة سن، وذلك بأمور:

أولاً: الجد والاجتهد والانصراف التام إلى طلب العلم وتحصيله، فكان لا يلهو لهو الصبيان، ولا يبعث عبئهم، قال البزار رحمه الله: «ولم يزل منذ إبان صغره مستغرق الأوقات في الجد والاجتهد».

ثانياً: رزقه الله الذاكرة الحادة، والعقل المتيقظ، والتفكير المستقيم، والنبوغ المبكر، قال البزار رحمه الله: «خصه الله بسرعة الحفظ، وإبطاء النسيان، لم يكن يقف على شيء أو يستمع لشيء غالباً إلا ويبقى على خاطره، إما لفظه أو معناه، وكان العلم كأنه قد اختلط بلحمه ودمه».

وذكر ابن عبد الهادي رحمه الله: «أن أحد علماء حلب قدم من دمشق وقال: سمعت في البلاد بصبي يقال له: أحمد بن تيمية، وأنه سريع الحفظ، وقد جئت قاصداً لعلي أراه. فقال له خياط: هذه طريق كتابه، وهو إلى الآن ما جاء، فأقعد عندنا، الساعة يجيء يعبر علينا ذاهباً إلى الكتاب. فجلس الشيخ الحلبي قليلاً، فمر صبيان، فقال الخياط للحلبي: فذاك الصبي الذي معه اللوح الكبير هو أحمد ابن تيمية، فناداه الشيخ فجاء إليه، فناول الشيخ اللوح، فنظر فيه، ثم قال: يا ولدي امسح هذا حتى أملئ عليك شيئاً تكتبه، ففعل، فأملأ عليه من متون الأحاديث أحد عشر، أو ثلاثة عشر حديثاً، وقال له: أقرأ هذا، فلم يزد على أن تأمله مرة بعد كتابته إياه ثم دفعه إليه، وقال: أسمعه علىَّ، فقرأه عليه عرضاً كأحسن ما أنت سامع، فقال له: يا ولدي امسح هذا، ففعل. فأملأ عليه عدة أسانيد انتخها ثم قال: أقرأ هذا، فنظر فيه كما فعل أول مرة، فقام الشيخ وهو يقول: إن عاش هذا الصبي ليكون له شأن عظيم، فإن هذا لم يُر مثله. أو كما قال».

حفظشيخ الإسلام رحمه الله القرآن في سن مبكر ثم أكب على طلب العلم. فدرس على والده، وبعض مشايخ عصره، ولم يتوجه إلى فن معين بل درس الحديث وسمع المسانيد، والكتب الستة، وبعض المعاجم، وأقبل على التفسير، وعلم الفقه والأصول، إضافة إلى علم اللغة.

قال ابن عبد الهادي رحمه الله: أقبل على الفقه وقرأ العربية على ابن عبد القوي ثم فهمها، وأخذ يتأمل كتب سيبويه حتى فهم النحو، وأقبل على التفسير إقبالاً كلياً حتى حاز فيه قصب السبق، وأحكم أصول الفقه وغير ذلك، هذا كله وهو بعد ابن بضع عشرة سنة، فانبهر أهل دمشق من فرط ذكائه وسيلان ذهنه وقوه حافظته وسرعة إدراكه.

وقد جلس رحمه الله للإفتاء وعمره تسعة عشرة سنة، وخَلَف والده في التدريس بدار الحديث السكرية وعمره اثنان وعشرون سنة بعد أن توفي والده سنة ٦٨٢هـ، وجلس الشيخ للتدرис في الثاني من شهر الله المحرم سنة ٦٨٣هـ، وقد حضر درسه الأول كبار علماء دمشق، يقول ابن كثير رحمه الله واصفاً هذا الدرس: «.... وحضر عنده قاضي القضاة بهاء الدين ابن الزكي الشافعي، والشيخ تاج الدين الغزارى شيخ الشافعية، والشيخ زين الدين ابن المر حل، وزين

الدين ابن المنجا الحنبلي، وكان درسًا هائلًا، وقد كتبه الشيخ تاج الدين الفزاري بخطه لكترة فوائده، وكثرة ما استحسنها الحاضرون، وقد أطرب الحاضرون في شكره على حداثة سنّه وصغره، فإنه كان عمره إذ ذاك عشرين سنة وستين . . .».

وأيضاً في اليوم العاشر من شهر صفر من هذه السنة جلس للتفصير في الجامع الأموي بعد صلاة الجمعة، وقد استمر هذا الدرس سنين طويلة، وكان يحضره الجمع الغفير من الناس.

وقال الذهبي رحمة الله: «نشأ - يعني الشيخ تقي الدين - رحمة الله في تصون تام، وعفاف وتأله وتعبد، واقتصاد في الملبس والمأكل، وكان يحضر المدارس والمحافل في صغره، ويناظر ويفحى الكبار، ويأتي بما يتحير منه أعيان البلد في العلم. فأفتقى له تسع عشرة سنة، بل أقل، وشرع في الجمع والتأليف من ذلك الوقت، وأكب على الاشتغال، ومات والده - وكان من كبار الحنابلة وأئمته - فدرس بعد بوظائفه له إحدى وعشرون سنة، واشتهر أمره، وبعد صيته في العالم . . .».

هكذا بدأ شيخ الإسلام تقي الدين حياته العلمية حتى أصبح آية من آيات الله في الفهم وسعة الإطلاع، وقوة الحجة، وسرعة البديهة.

## - بعض الصفات التي اتصف بها:

### أ - صفاته الخلقية:

وصفه الذهبي: بأنه كان أبيض، أسود الرأس واللحية قليل الشيب، شعره إلى شحمة أذنيه، كان عينيه لسانان ناطقان، ربعة من الرجال، بعيد ما بين المنكبين، جهوري الصوت، فصيحًا، سريع القراءة، تعترىه حدة لكن يقهرها الحلم.

### ب - صفاته الخلقية:

#### ١ - كرمه:

كان رحمة الله سخياً جواداً، لا يرد سائلاً قط، ويجد بكل ما يستطيع، حتى لو يشاشه بعض لباسه الذي عليه، ومن طريف ما يروى في ذلك ما ذكره البزار رحمة الله قال: «حدثني الشيخ العالم الفاضل المقرئ أبو محمد عبد الله

ابن الشيخ الصالح المقرئ أحمد بن سعيد قال: كنت يوماً جالساً بحضور شيخ الإسلام ابن تيمية رضي الله عنه، فجاء إنسان فسلم عليه فرأه الشيخ محتاجاً إلى ما يعتم به، فتنزع الشيخ عمامته من غير أن يسأل الرجل ذلك فقطعها نصفين، واعتم بنصفها ودفع النصف الآخر إلى ذلك الرجل، ...».

وذكر البزار أيضاً قال: «حدثني من أثق به أن الشيخ رضي الله عنه كان مارأ يوماً ببعض الأزقة، فدعا له بعض الفقراء، وعرف الشيخ حاجته، ولم يكن مع الشيخ ما يعطيه، فتنزع ثوبًا من على جلده ودفعه إليه، وقال: بعه بما تيسر وأنفقه. واعتذر إليه من كونه لم يكن معه شيء من النفقة» أ.ه.

وما يروى عنه في هذا الباب كثير مما يدل على كمال مروءته وسخاء نفسه.

## ٢ - قوته وشجاعته:

لقد ضرب شيخ الإسلام أروع الأمثال في ميدان القوة والشجاعة ففي ميدان الجهاد بطل مغوار لا يشق له غبار، يتبيّن هذا جلياً ما فعله ضد التتار ويأتي الكلام على شيء من ذلك.

إضافة إلى أنه كان ذا شخصية قوية، ونفس لا تهاب الصعب، كان يقف أمام السلاطين والظلمة ينصحهم ويخوفهم ويحذرهم برباطة جأش يهابه كل من حضر، لا يخاف في الله لومة لائم.

من مواقفه المشهورة التي ترجم قوة شخصيته وتبيّن عن شجاعته: موقفه من «قازان» سلطان التتار - مع ما اشتهر عنهم من التسلط والظلم والبربرية - فقد ذهب إليه شيخ الإسلام مع مجموعة من تلامذته، وكلّمه بشدة ومما قال له: «أنت تزعم أنك مسلم ومعك مؤذن وقاضي وإمام وشيخ، على ما بلغنا، فغزوتنا وغزوت بلادنا على ماذا؟ ... إلى أن قال: وأنت عاهدت فغدرت، وقلت بما وفيت» ولما قرروا الطعام، فأكلوا إلا شيخ الإسلام، فقيل له: ألا تأكل؟ فقال: «كيف أكل من طعام وكله مما نهبت من أغنام الناس، وطبختموه بما قطعتم من أشجار الناس».

وكان إذا حضر الجهاد مع المسلمين يشجعهم ويشجّعهم، ويعدهم النصر، ويقوى عزائمهم حتى كأنه هو القائد وهو الأمير وهو السلطان، وما هو إلا واحد من الجنـد.

ولم أر أمثال الرجال تفاوتوا لدى الفضل حتى عدَّ ألف بواحد  
قال عنه الذهبي رحمه الله: «وأما شجاعته فيها تضرب الأمثال، وببعضها  
يتشبه أكابر الأبطال» أ.ه.

ومن مواقفه البطولية التي خلدها التاريخ عندما سار جيش التتار إلى الشام،  
ابتدر شيخ الإسلام وذهب مع البريد إلى مصر ودخل على السلطان، وخطابه بقوة  
قائلاً له: «إن تخليتم عن الشام ونصرة أهلها، والذب عنهم» وهدده بأن أهل الشام  
سيقيمون لهم من يحميهم ويقوم بأمرهم، فأجابه السلطان إلى ما أراد.

وقد منَّ الله تعالى عليه رحمه الله بقوة القلب وانشراح الصدر الشي الكثير  
الكثير.

قال ابن القيم رحمه الله: «وكنا إذا اشتد بنا الخوف، وساعت متأنطنون،  
وضاقت بنا الأرض، أتيناه - وهو محبوس في القلعة - فما هو إلا أن نراه ونسمع  
كلامه فيذهب ذلك كله، وينقلب انشاراً وقوة ويقيناً وطمأنينة...».

وقال خادمه إبراهيم بن أحمد الغياني رحمه الله: «... ثم بعد أيام جاء  
عند الشيخ - يعني ابن تيمية - شمس الدين بن سعد الدين الحراني وأخبره أنهم  
يسفرونه إلى الإسكندرية. وجاءت المشايخ التدامرة وأخبروه بذلك، وقالوا له:  
كل هذا يعملونه حتى توافقهم، وهم عاملون على قتلك أو نفيك أو حبسك، فقال  
لهم: «أنا إن قتلت كانت لي الشهادة، وإن نفوني كانت لي هجرة، ولو نفوني إلى  
قبرص لدعوت أهلها إلى الله وأحابوني، وإن حبسوني كان لي معبدًا، وأنا مثل  
الغنة كييفما تقلبت على صوف» فينسوا منه وانصرفوا... ثم ذكر أنه لما ركب  
مع نائب السلطان متوجهاً إلى الإسكندرية فقال له إنسان: «يا سيدى هذا مقام  
الصبر» فقال له: «بل هذا مقام الحمد والشكر، والله إنه نازل على قلبي من الفرح  
والسرور شيء لو قسم على أهل الشام ومصر لفضل عنهم، ولو أن معى في هذا  
الموضع ذهباً وأنفقته ما أدبت عشر هذه النعمة التي أنا فيها» أ.ه.

### ٣ - زهده وتواضعه:

مع ما منح الله شيخ الإسلام رحمه الله من سعة العلم، وقوة الشخصية  
وعلو المكانة، مع هذا كله فقد كان في غاية التواضع، والإزراء على النفس،  
كان زاهداً قانعاً بما في يده، لم يتطلع في يوم من الأيام إلى منصب أو جاه،

ولم تكن الدنيا في عينه تساوي شيئاً وقد رضي منها بالقليل، واكتفى بما يغنيه عن الناس، ويسد حاجته، وربما اكتفى بشيء من الخبز يأكله في الصباح وفي المساء.

قال البزار رحمه الله: «وأما تواضعه فما رأيت ولا سمعت بأحد من أهل عصره مثله في ذلك، كان يتواضع للكبير والصغير، والجليل والحقير، والغني الصالح والفقير، وكان يدنى الفقير الصالح ويكرمه ويؤنسه وبساطه بحديثه المستحلبي زيادة على مثله من الأغنياء، حتى إنه ربما خدمه بنفسه، وأعانه بحمل حاجته، جبراً لقلبه، وتقرباً بذلك إلى ربه . . .».

وقال أيضاً رحمه الله: «ما رأينا يذكر شيئاً من ملاذ الدنيا ونعمتها، ولا كان يخوض في شيء من حديثها، ولا يسأل عن شيء من معيشتها، بل جعل همه وحديثه في طلب الآخرة، وما كان يقرب إلى الله تعالى».

وقال أيضاً في وصف الشيخ رحمه الله: «ولقد اتفق كل من رآه - خصوصاً من أطاف ملازمته - أنه ما رأى مثله في زهده في الدنيا، حتى لقد صار ذلك مشهوراً بحيث قد استقر في قلب القريب والبعيد من كل من سمع بصفاته على وجهها، بل لو سئل عامي من أهل بلد بعيد عن الشيخ الذي كان أزهد أهل هذا العصر، وأكمالمهم في رفض فضول الدنيا، وأحرصهم على طلب الآخرة؟، لقال: ما سمعت بمثل ابن تيمية . . .».

### - مكانته العلمية وثناء العلماء عليه:

تبأ الشيخ مكانة علمية واسعة، فقد فاق أقرانه، إذ هو الإمام حقاً، وشيخ الإسلام صدقـاً، وهو البحر من أي جهة أتيـه، لا تكدره الدلاء.

إمام وأي إمام، لقد طبق اسمه الدنيا، وبلغت مؤلفاته ما بلغ الليل والنهار، وأصبح علـم المذهب السلفـي، فكل من التزم المذهب الحق في بـاب العـقـائـد قـيل: هو على مذهب ابن تيمـية، فهو إذاً مدرـسة الأجيـال تـخرج منها فـطـاحـل الـعـلـمـاء، والأئـمـة العـظـمـاء.

فإذا كان عصره يتعـجـبـ بالـتـيـارـاتـ الـفـكـرـيـةـ الـمـتـبـاـيـنـةـ،ـ مـمـثـلاـ فيـ مـذـاـهـبـ عـقـدـيـةـ منـحرـفةـ منـ جـهـمـيـةـ،ـ وـمـعـتـزـلـةـ،ـ وـأشـاعـرـةـ.ـ إـلـخـ،ـ إـضـافـةـ إـلـىـ صـوـفـيـةـ خـيـمـتـ عـلـىـ الـعـالـمـ إـلـاسـلـامـيـ بـسـلـوكـيـاتـهـ وـأـصـولـهـ الـفـاسـدـةـ،ـ أـضـفـ إـلـىـ أـنـ بـضـاعـةـ الـفـلـاسـفـةـ

والمنطقة رائجة، وسلعتهم نافقة، هذا مع ما كان المسلمين يتلقونه من حرب فكرية عاتية من الصليبية الحاقدة لا تقل خطراً عن حروبهم العسكرية الشرسة.

وقد تصدى الشيخ لكل هؤلاء، وانبرى للرد عليهم، وتفنيد أقوالهم، وكان يعمل على جميع الجبهات، فلم يشغل مناقشة هؤلاء عن الرد على أولئك.

وكان إذا تكلم في فنٌ حسبي السامع لا يحسن غيره، وظنه قد تخصص في هذا الجانب بل إن أصحاب المذاهب الأخرى يستفيدون منه علماً في مذاهبهم كانوا يجهلونها وتخفي عليهم، حتى ذكر أنه ما تكلم في علم من العلوم سواء كان علوم الشرع أم من غيرها إلا فاق فيه أهله، والمنسوبيين إليه، وما ناظر أحداً فانقطع معه.

قال أبو الفتح اليعمرى رحمه الله - يصف نبوغ ابن تيمية وسعة علمه - : «إن تكلم في التفسير فهو حامل رايته، وإن أفتى في الفقه فهو مدرك غايته، أو ذاكر بالحديث فهو صاحب علمه، ذو روايته، أو حاضر بالنحل والممل لم ير أوسع من نحلته، ولا أرفع من درايته، برب في كل فن على أبناء جنسه».

وقال عنه ابن العماد رحمه الله : «أحکم أصول الفقه والفرائض والحساب والمقابلة وغير ذلك من العلوم، ونظر في الكلام والفلسفة وبرز في ذلك على أهله، ورد على رؤسائهم وأكابرهم».

وقال الذهبي رحمه الله في معرض وصفه لشيخ الإسلام: «.... وصار من أكابر العلماء في حياة شيوخه، وله المصنفات الكبار التي سارت بها الركبان، ولعل تصانيفه في هذا الوقت تكون أربعة آلاف كراس وأكثر، وفسر كتاب الله تعالى مدة سنين من صدره في أيام الجمع، وكان يتقد ذكاء، وسماعاته من الحديث كثيرة، وشيوخه أكثر من مائتي شيخ، ومعرفته بالتفسير إليها المنتهي، وحفظه للحديث ورجاله وصحته وسقمه، مما يلحق فيه، وأما نقله للفقه، ومذاهب الصحابة والتابعين، فضلاً عن المذاهب الأربع، فليس له فيه نظير. وأما معرفته بالمبلل والنحل، والأصول والكلام فلا أعلم له فيه نظيراً...». وقال أيضاً: «كان آية في الذكاء وسرعة الإدراك، رأساً في معرفة الكتاب والسنة والاختلاف، بحراً في النقليات، هو في زمانه فريد عصره علمًا وزهدًا... إلى أن قال: وقرأ وحصل، وبرع في الحديث والفقه، وتأهل للتدرس والفتوى وهو

ابن سبع عشرة سنة، وتقدم في علم التفسير والأصول، وجميع علوم الإسلام: أصولها وفروعها ودقها وجلها، سوى علم القراءات، فإن ذكر التفسير فهو حامل لوائه، وإن عد الفقهاء فهو مجتهدهم المطلق، وإن حضر الحفاظ نطق وخرسوا، وسرد وأبلسوا، واستغنى وأفلسوا، وإن سُمي المتكلمون فهو فردهم، وإليه مرجعهم، وإن لاح ابن سينا يقدم الفلسفه فعلّهم وتيّسهم، وهتك أستارهم وكشف عوارهم؛ وله يد طولى في معرفته العربية والصرف واللغة، وهو أعظم من أن يصفه كلامي، أو ينبه على شاؤه قلمي... وقال: وإليه المنتهى في عزو إلى الكتاب والسنة والمسند، بحيث يصدق عليه أن يقال: «كل حديث لا يعرفه ابن تيمية فليس بحديث» ولكن الإحاطة لله، غير أنه يعترف من بحر، وغيره من الأئمة يعترفون من السوافي...، وقال: فلو حُلِفت بين الركن والمقام لحلفت أني ما رأيت بعيني مثله، ولا والله ما رأى هو مثل نفسه في العلم». أهـ.

وقال ابن دقيق العيد رحمه الله - وقد سئل عن شيخ الإسلام بعد اجتماعه به، كيف رأيته؟ - فقال: «رأيت رجلاً سائر العلوم بين عينيه، يأخذ ما شاء منها، ويترك ما شاء...».

وقال ابن عبد الهادي رحمه الله: «وأخبرني غير واحد أنه كتب مجلداً لطيفاً في يوم، وكتب غير مرة أربعين ورقة في جلسة وأكثر، وأحصيت ما كتبه وبيضه في يوم فكان ثمان كراسيس في مسألة من أشكال المسائل، وكان يكتب على سؤال الواحد مجلداً».

وقال المزي رحمه الله في شيخ الإسلام رحمه الله: «ما رأيت مثله، ولا رأى هو مثل نفسه، وما رأيت أحداً أعلم بكتاب الله وسنة رسوله ﷺ ولا أتبع لهما منه».

وقال ابن شيخ الحزاميين رحمه الله: «فوالله ثم والله ثم والله، لم ير تحت أديم السماء مثل شيخ الإسلام علماً وعملاً وحالاً وخلقاً واتباعاً وكرماً، وحلماً في حق نفسه، وقياماً في حق الله عند انتهاء حرماته».

وقال ابن القيم رحمه الله في ترجمته لشيخ الإسلام رحمه الله: «شيخ الإسلام وال المسلمين، القائم ببيان الحق ونصرة الدين، الداعي إلى الله ورسوله، المجاهد في سبيله، الذي أضحك الله به من الدين ما كان عابساً، وأحيا من

السنة ما كان دارساً، والنور الذي أطلعه الله في ليل الشبهات، وكشف به غياب الظلمات، وفتح به من القلوب مقلها، وأزاح به عن التفوس عللها، فقمع به زيف الزائغين، وشك الشاكين، وانتحال المبطلين... وهو الشيخ العلامة الزاهد العابد، الخاشع الناسك، الحافظ المتبع، تقي الدين أبو العباس».

هذه لمحات يسيرة من ثناء الأئمة على الشيخ، من خلالها يمكن للقارئ معرفة ما ميز الله هذا الرجل من وفرة العلم وسعة الإطلاع، وإنما ذكرته ما هو إلا قطرة من بحر، وذرة من رحل، وشيء يسير جداً، ومن أراد التوسيع فليراجع بعض الكتب التي أفردت لهذا الشأن.

ويكفيه فخرًا واعتزازًا أن له الفضل - بعد الله - في تجديد ما اندرس من المنهج السلفي القائم على الكتاب والسنة، ودعوة الناس من جديد للعودة إلى هذا المعين الصافي والأخذ منه مباشرة، وقد كان لذلك الأثر الكبير على الأمة الإسلامية إلى يومنا هذا.

يقول عبد الله بن حامد رحمه الله في معرض كلامه على مدى تأثيره بشيخ الإسلام، وأنه كان سبباً في هدايته للحق والصواب، بعد أن فتش في كتب أهل الكلام، متقدميهم، ومتاخرיהם باحثاً عن النهج السوي، والطريق المستقيم، يقول رحمه الله: «وكنت قبل وقوفي على مباحث إمام الدنيا، رحمه الله، قد طالعت مصنفات المتقدمين، ووقفت على مقالات المتأخرین من أهل الإسلام، فرأيت فيها الزخارف والأباطيل والشكوك التي يأنف المسلم الضعيف في الدين أن تخطر بيده، فضلاً عن القوي في الدين، فكان يتعب قلبي ويحزنني ما يصير إليه الأعظم، من المقالات السخيفة، والأراء الضعيفة التي لا يعتقد جوازها أحد الأئمة، وكنت أفتش على السنة المحضة في مصنفات المتكلمين من أصحاب الإمام أحمد علىخصوص، لاشتهارهم بمنصوصات إمامهم في أصول العقائد، فلا أجد عنهم ما يكفي، وكنت أراهم يتناقضون... إلى أن قال: فإذا جمعت بين أقاويل المعتزلة، والأشعرية، وحنابلة بغداد وكرامية خرسان، أرى إجماع هؤلاء المتكلمين في المسألة الواحدة على ما يخالف الدليل العقلي والنقلية، فيسوّوني ذلك وأظل أحزن حزناً لا يعلم كنهه إلا الله... إلى أن قال: إلى أن قدّر الله سبحانه وقوع تصنيف الإمام - إمام الدنيا - في يدي قبيل واقعته الأخيرة بقليل، فوجدت فيه ما يبهرني في موافقة فطرتي، لما فيه من عزو الحق إلى أئمة

السنة وسلف الأمة، مع مطابقة المعقول والمنقول، فبهت لذلك سروراً بالحق، وفرحاً بوجود الضالة التي ليس لفقدانها عوض...».

وقال شهاب الدين أحمد بن مري الحنبلي رحمه الله - أحد تلامذة الشيخ - في رسالة إلى تلميذ الشيخ يحثهم فيها على جمع مؤلفاته، يقول في معرض ذلك: «فإن يسر الله تعالى وأuan على هذه الأمور العظيمة صارت إن شاء الله مؤلفات شيخنا ذخيرة صالحة للإسلام وأهله، وخزانة عظيمة لمن يلتف منها وينقل، وينصر الطريقة السلفية على قواعده ويستخرج ويختصر إلى آخر الدهر إن شاء الله تعالى...».

### - مؤلفاته وأثاره:

كما سبق أن عرفنا فقد كان الشيخ أشبه ما يكون بموسوعة، له في كل فن نصيب، كان قلمه سيالاً، تميز بسرعة الكتابة - ولو لا ذلك والله أعلم - لما خلف هذا التراث الضخم.

يقول أخوه أبو عبد الله رحمه الله: «وقد منَّ الله عليه بسرعة الكتابة، ويكتب من حفظه من غير نقل» اهـ.

وقد ذكر ابن عبد الهادي رحمه الله أنه يكتب مجلداً لطيفاً في يوم، بل إنه كتب «الحموية» في جلسة بين الظهر والعصر، وكتب «الواسطية» في قعدة بعد العصر.

وغالب ما كتب في «باب العقائد» إما ردًّا على مبتدع، أو جواب لسؤال ورد عليه، كما ذكر ذلك هو عن نفسه في مناظرة الواسطية قال: «وأما الكتب، فما كتبت إلى أحد كتاباً ابتدأه أدعوه به إلى شيء من ذلك، ولكنني كتبت أجوبة أجبت بها من يسألني من أهل الديار المصرية وغيرهم».

وقد كان للفتن والمحن التي مر بها الشيخ أثر في ضياع بعض مصنفاته وكتبه فكثير ما يقول: قد كتبت في كذا وكذا ويسأل عن الشيء، فيقول: «كتبت في هذا»، فلا يدرى أين هو؟ فيلتفت إلى أصحابه، ويقول: «ردوا خطبي وأظهروه لينقل»، فمن حرصهم عليه لا يردونه، ومن عجزهم لا ينقلونه، فيذهب ولا يعرف اسمه.

وأيضاً من أسباب ضياع بعض كتبه: أنه يكتب في بعض الأحيان الجواب لمن سأله، فإن وجد من ينقل الجواب وببيضه، وإلاأخذ السائل الجواب وذهب.

وذكر ابن عبد الهادي رحمه الله أن الشيخ لما حبس تفرق أتباعه، وتفرق كتابه، وخوّفوا أصحابه من أن يظهروا كتابه، وذهب كل أحد بما عنده وأخفاه، ولم يظهروا كتابه. فبقي هذا يهرب بما عنده، وهذا يبيعه، أو يهبه، وهذا يخفيه ويودعه، حتى إن منهم من تسرق كتابه أو تجحد، فلا يستطيع أن يطلبها، ولا يقدر على تحصيلها، فبدون هذا تتمزق الكتب والتصانيف.

ولهذه الأسباب وغيرها تعذر إحصاء مصنفاته، وتبينت أقوال العلماء في تعدادها.

يقول البزار رحمه الله: «وأما مؤلفاته ومصنفاته فإنها أكثر من أن أقدر على إحصائها، أو يحضرني جملة اسمائها، بل هذا لا يقدر عليه غالباً أحد، لأنها كثيرة جداً، كباراً وصغرى، وهي منشورة في البلدان، فقلّ بلد نزلته إلا ورأيت فيه من تصانيفه.

ثم ذكر أنه يمكن تعداد ما ينفي على المائتين من مؤلفاته.

أما تلميذه ابن القيم رحمه الله فقد ذكر نحواً من سبع وثلاثين وثلاثمائة مصنف للشيخ، إجابة لمن سأله عن تعداد ما ألفه شيخ الإسلام، وذكر أن هذا هو الذي يحضره وأنه لم يستوعبها.

وقد قيل: إن تعداد مؤلفاته تصل إلى الألف، وقيل: خمسمائة، وقيل: ثلاثة، وقيل: غير ذلك، وكل يذكر ما وصل إليه.

ومن هذه المؤلفات:

١ - الاستقامة.

٢ - إقامة الدليل على بطلان التحليل.

٣ - اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم.

٤ - الإيمان.

- ٥ - بغية المرتاد في الرد على المتكلفة والقراطمة والباطنية أهل الإلحاد من القائلين بالحلول والاتحاد.
- ٦ - بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية.
- ٧ - التحفة العراقية في الأعمال القلبية.
- ٨ - التدميرية.
- ٩ - التسعينية.
- ١٠ - تفسير سورة الإخلاص.
- ١١ - التوبية.
- ١٢ - الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح.
- ١٣ - حجاب المرأة ولباسها في الصلاة.
- ١٤ - الحسبة في الإسلام.
- ١٥ - حقيقة الصيام.
- ١٦ - الحموية.
- ١٧ - الرد على الأخنائي.
- ١٨ - الرد على البكري.
- ١٩ - الرسالة العرشية أو الإحاطة.
- ٢٠ - رسالة في السمع والرقص.
- ٢١ - رسالة في الصفات الاختيارية.
- ٢٢ - رفع الملام عن الأئمة الأعلام.
- ٢٣ - السياسة الشرعية لإصلاح الراعي والرعية.
- ٢٤ - شرح حديث النزول.
- ٢٥ - شرح العقيدة الأصفهانية.
- ٢٦ - الصارم المسلول على شاتم الرسول ﷺ.

- ٢٧ - الصفدية.
- ٢٨ - العبودية.
- ٢٩ - العقيدة الواسطية.
- ٣٠ - الفتاوى الكبرى المصرية.
- ٣١ - الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان.
- ٣٢ - الفرقان بين الحق والباطل.
- ٣٣ - قاعدة عظيمة في الفرق بين عبادات أهل الإسلام والإيمان وعبادات أهل الشرك والنفاق.
- ٣٤ - المراكشية.
- ٣٥ - المظالم المشتركة.
- ٣٦ - المسألة المصرية في القرآن.
- ٣٧ - النبوات.
- ٣٨ - نقض المنطق.
- ٣٩ - الوصية الصغرى.
- ٤٠ - الوصية الكبرى.
- ٤١ - الواسطة بين الحق والخلق.
- ٤٢ - منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرة.
- ٤٣ - درء تعارض العقل والنقل.

### **- شيوخه وتلاميذه:**

لقد سمع - رحمة الله - وروى عن كثير من الشيوخ يصل عددهم إلى أكثر من مائتي شيخ، جاء ذكر بعضهم في «الأربعين لشيخ الإسلام». ومن أشهرهم:

- ١ - زين الدين أحمد بن عبد الدائم المقدسي، توفي سنة ٦٦٨ هـ.

- ٢ - المجد بن عساكر محمد بن إسماعيل بن عثمان بن مظفر بن هبة الله الدمشقي ، توفي سنة ٦٦٩ هـ.
- ٣ - عبد الرحمن بن سليمان بن سعيد بن سليمان البغدادي ، توفي سنة ٦٧٠ هـ.
- ٤ - محمد بن علي الصابوني بن محمود بن أحمد المحمودي ، توفي سنة ٦٧٠ هـ.
- ٥ - تقى الدين إسماعيل بن إبراهيم بن أبي اليسر ، توفي سنة ٦٧٢ هـ.
- ٦ - كمال الدين بن عبد العزيز بن عبد المنعم بن الخضر بن شبل الدمشقي ، توفي سنة ٦٧٢ هـ.
- ٧ - سيف الدين يحيى بن عبد الرحمن بن نجم بن عبد الوهاب الحنبلي ، توفي سنة ٦٧٢ هـ.
- ٨ - أحمد بن أبي الخير سلامه بن إبراهيم الدمشقي الحداد الحنبلي ، توفي سنة ٦٧٨ هـ.
- ٩ - أبو بكر بن عمر بن يونس المزي الحنفي ، توفي سنة ٦٨٠ هـ.
- ١٠ - عبد الرحيم بن عبد الملك بن يوسف بن قدامة المقدسي ، توفي سنة ٦٨٠ هـ.
- ١١ - القاسم بن أبي بكر بن القاسم بن غنيمة الإربلي ، توفي سنة ٦٨٠ هـ.
- ١٢ - المقداد بن أبي القاسم ، هبة الله القيسي ، توفي سنة ٦٨١ هـ.
- ١٣ - عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية ، توفي سنة ٦٨٢ هـ.
- ١٤ - محمد بن أبي بكر العامري الدمشقي ، توفي سنة ٦٨٤ هـ.
- ١٥ - محمد بن عامر بن أبي بكر الصالحي ، توفي سنة ٦٨٤ هـ.
- ١٦ - أحمد بن شيبان بن حيدرة الشيباني الصالحي العطار ، توفي سنة ٦٨٥ هـ.
- ١٧ - الجمال أحمد بن أحمد بن أبي بكر الحموي ، توفي سنة ٦٨٧ هـ.
- ١٨ - يوسف بن يعقوب المجاور ، توفي سنة ٦٩٠ هـ.

أما تلاميذه، فشيخ الإسلام ليس إلا مدرسة تخرج منها علماء أفذاذ، وجهازدة حفاظ، لا يحصيهم إلا الله سبحانه وتعالى.

ومن أشهرهم:

- ١ - أحمد بن إبراهيم بن عبد الرحمن الواسطي، توفي سنة ٧١١ هـ.
- ٢ - علي بن المظفر بن إبراهيم الكندي الإسكندراني الدمشقي، توفي سنة ٧١٦ هـ.
- ٣ - محمد بن سعد بن عبد الأحد الحراني الدمشقي، توفي سنة ٧٢٣ هـ.
- ٤ - محمد بن المنجا التنوخي الدمشقي، توفي سنة ٧٢٤ هـ.
- ٥ - عبد الله بن موسى الجزري، توفي سنة ٧٢٥ هـ.
- ٦ - أبو بكر بن شرف بن محسن بن معن بن عمار الصالحي، توفي سنة ٧٢٨ هـ.
- ٧ - عبد الله بن أحمد بن عبد الله بن أحمد بن محمد المقدسي الصالحي، توفي سنة ٧٣٧ هـ.
- ٨ - عبادة بن عبد الغني بن عبادة الحراني الدمشقي، توفي سنة ٧٣٨ هـ.
- ٩ - محمد بن أحمد بن عبد الهادي بن عبد الحميد بن عبد الهادي بن قدامة المقدسي، توفي سنة ٧٤٤ هـ.
- ١٠ - بهاء الدين محمود بن علي بن عبد الولي بن خولان البعلبي، توفي سنة ٧٤٤ هـ.
- ١١ - محمد بن عثمان الذهبي الشافعي، توفي سنة ٧٤٨ هـ.
- ١٢ - عمر بن سعد الله بن عبد الأحد الحراني الدمشقي، توفي سنة ٧٤٩ هـ.
- ١٣ - محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعبي الدمشقي المعروف بابن القيم الجوزية، توفي سنة ٧٥١ هـ.
- ١٤ - أحمد بن موسى الزرعبي الحنبلي، توفي سنة ٧٦٢ هـ.
- ١٥ - محمد بن مفلح بن محمد المقدسي الحنبلي، توفي سنة ٧٦٣ هـ.
- ١٦ - أحمد بن الحسن بن عبد الله بن محمد بن أحمد بن قدامة المقدسي، توفي سنة ٧٧١ هـ.
- ١٧ - إسماعيل بن عمر بن كثير بن ضوء بن كثير، توفي سنة ٧٧٤ هـ.
- ١٨ - محمد بن عبد الله بن أحمد بن المحب السعدي المقدسي الصالحي الحنبلي، توفي سنة ٧٨٨ هـ.

## - مواقفه الجهادية:

لم يكن شيخ الإسلام عالماً يصدر الفتاوى، ويؤلف الكتب، ويجلس للطلاب في حلقات العلم فحسب، ولم يكن يعيش في معزل عن مجتمعه، بعيداً عن واقعه، لا يعلم ما يدور حوله، بل عاشه بقلبه وقالبه؛ وإذا قضى حياته مجاهداً بقلمه ولسانه، فقد كان من حملة السيف، وأبطال المعارك، ترجم علمه بعمله، قوله بفعله، ولنأخذ نموذجاً و موقفاً من مواقفه الجهادية التي خاض غمارها وشق غبارها، ومن خلالها يمكن أن نستشف ما كان يتمتع به هذا الرجل من روح جهادية، خلدت اسمه ورفعت شأنه.

عاش شيخ الإسلام عصراً محموماً يعج بالفتنة والقلق، كانت الأمة الإسلامية فيه مليئة بالأحداث الجسم والمصابيح المتلاحقة، تعيش تمزقاً لم يسبق له مثيل، فما كادت الحملات الصليبية تنتهي، إلا وفجعت أمة الإسلام بالجيش التترى الغاشم يجتاح العالم الإسلامي، ويأتي على الربط واليابس، وأصبحت ممالك المسلمين تتراكم في أيديهم الواحدة تلو الأخرى، وهم يعيشون فيها خراباً، سلباً ونهباً، وأسرأ وقتلوا، حتى أتوا على حاضرة العالم الإسلامي «بغداد» وطوقوها عام ٦٥٦هـ وسقطت في أيديهم بعد أن قتلوا الخليفة العباسي «المستعصم» وما صاحب ذلك من سفك الدماء ودمار شامل لم يعرف التاريخ له نظيراً.

وبهذا أصبح شبح التتار يثير الرعب في نفوس المسلمين وترتعد له القلوب، وفي رجب سنة ٧٠٢هـ شاعت الأخبار بعم التتار على دخول بلاد الشام، فأصاب الناس ذعر وهلع وخوف شديد، وبدأوا في الخروج إلى الديار المصرية، وهنا يبرز أثر الشيخ فيقف وبهدى الناس ويطمئنهم ويعدهم النصر، ويهثthem على الجهاد، ويأمرهم بالصبر والمصايرة ويكثر من الابتهاج إلى الله والتضرع إليه.

وفي هذه الأثناء سار إلى السلطان وحثه على قتال التتار فأجابه إلى ذلك، وكان يحلف للأمراء والناس أنهم لمنصورو، فيقول له الأمراء قل: إن شاء الله، فيقول إن شاء الله تحقيقاً لا تعليقاً، وكان يتلو بعض الآيات في ذلك.

وقد حصل عند الناس شبهة، وتردد في قتالهم، على أي شيء يقاتلون! فإن الظاهر منهم هو الإسلام، فسارع شيخ الإسلام وأزال هذه الشبهة وأوضح للناس أنهم من قبيل الخوارج الذين قاتلهم الصحابة - رضي الله عنهم - وقال لهم بكل

قوة وعزيمة: «إذا رأيتمني من ذلك الجانب - أي في جانب التتار - وعلى رأسي مصحف فاقتلوني» وبهذا زال ما وجد لدى بعض الناس وقوية عزائمهم.

وطلب منه السلطان أن يقف معه في المعركة، فقال له الشيخ: «السنة أن يقف الرجل تحت راية قومه، ونحن مع جيش الشام لا نقف إلا معهم».

وأفتى للناس بالفطر مدة قتالهم، ول يكن هذا أقبل للنفوس أوضح هذا عملياً، فكان يدور على الأمراء والجند، ويأكل من شيء معه في يده، ويقول: «إن الفطر أقوى لكم» ويتاول فعل النبي ﷺ في غزو الفتح حيث أصبح مفطراً.

وابتدأت المعركة، وكانت الدائرة في النهاية للمسلمين، وأعز الله جنده، وكان لشيخ الإسلام فيها أعظم المواقف، وهي ما عرفت في التاريخ باسم «معركة شحوب».

يقول ابن عبد الهادي رحمه الله في ذكر بعض مواقف الشيخ البطولية في هذه معركة: «ولقد أخبرني أمير من أمراء الشاميين ذو دين متين، وصدق لهجة معروف في الدولة قال: قال لي الشيخ - يعني شيخ الإسلام - يوم اللقاء، وقد تراءى الجمuan: يا فلان أوقفني موقف الموت. قال: فسقته إلى مقابلة العدو، وهم منحدرون كالسيل، تلوح أسلحتهم من تحت الغبار المنعقد عليهم.

ثم قلت له: يا سيدى. هذا موقف الموت، وهذا العدو، وقد أقبل تحت هذه الغبار. فدونك وما تريدين... إلى أن قال: ثم حال القتال بيننا والاتحام، وما عدت رأيته، حتى فتح الله ونصر... قال: وإذا أنا بالشيخ وأخيه يصيحان بأعلى صوتيهما، تحريضاً على القتال، وتخويفاً للناس من الفرار».

وبهذا تبوا ابن تيمية متزلة جهادية لا يستهان بها، وكان له الأثر الواضح في ميدان المعارك تنبئ عن هذا الإمام بأنه ليس إماماً قلم فقط بل إماماً قلم وسيف، وإنما رجل المواقف.

## - محنته ووفاته - رحمه الله:

إن هذه الشهرة الكبيرة والمنزلة العالية التي حظي بها الشيخ، وذياع صيته في كل مكان بين الخاصة وال العامة أثارت الضغائن، وحركت أصحاب النفوس الضعيفة، لإيذائه، وتأليب الحكام عليه، وإلصاق التهم به، حسداً من عند أنفسهم،

وهذه سنة جارية، أن من لمع نجمه وبرز اسمه كثر حاسديه، والناقمين عليه. لقد سجن الشيخ أكثر من مرة، وأوذى وأمتحن ولكن هذا لا يزيده إلا قوة في الحق وصلابة في الدين.

وفي سنة ست وعشرين وسبعينا ظفر خصوم الشيخ بفتوى أفتى بها قبل سنوات في مسألة «شد الرحال إلى القبور»، وقد نقل أعداء الشيخ هذه الفتوى محرفة بعد أن زادوا فيها ونقضوا وزعم أولئك أن الشيخ ينتقص جناب الأنبياء والأولياء، ونشروها بين العامة ليوغرروا صدورهم عليه، ولم يكتفوا بذلك، بل أرسلوا إلى السلطان آنذاك - الناصر - بذلك وحرضوا عليه.

وفي عصر يوم الاثنين السادس من شهر شعبان في نفس السنة اعتقل الشيخ - رحمة الله - بعد أن ورد مرسوم سلطاني بذلك بقلعة دمشق، وأقام معه أخوه زين الدين ليخدمه.

لقد تقبل الشيخ هذا الخبر بسعادة ورحابة صدر، وقال بكل عزة وأنفة وإيمان ويقين: «أنا كنت متضرراً بذلك وهذا فيه خير عظيم» وقال: «لو بذلت ملء هذه القلعة ذهباً ما عدل عندي شكر هذه النعمة، أو قال: ما جزيتهم على ما تسببو لي فيه من الخبر».

ولما دخل القلعة وصار داخل سورها نظر إليه وقال: **﴿فَضِّلَّ بَيْتَهُمْ بِسُورٍ لَّهُ بَأْبُ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قَبْلِهِ الْعَذَابُ﴾** [الحديد: ١٣].

لم يكن الشيخ أول من دخل السجن بل سبقه إلى هذا الطريق العلماء والأئمة، وقبلهم الأنبياء والرسول.

وهو لمثل هؤلاء كالنار للذهب، لا تزيده النار إلا صفاء ونقاء ولهذا قال الشيخ كلمته المشهورة: «ما يصنع أعدائي بي؟ أنا جتي ويستاني في صدري، أنا رحت وهي معي لا تفارقني، إن حبسني خلوة، وقتلي شهادة، وإن خراجي من بلدي سياحة».

وقد كان هذا الامتحان والإيذاء للشيخ من أسباب دعوته وعلمه، وقال في أحد رسائله: «ومن سنة الله أنه إذا أراد إظهار دينه، أقام من يعارضه فيحق الحق بكلماته، ويقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زائف...».

وضيق على الشيخ في سجنه شيئاً فشيئاً، ومنع دخول التلاميذ عليه، ثم صدر مرسوم بإخراج جميع أدوات الكتابة من عنده منعاً له من التأليف، وبعد هذا تفرغاً تماماً للعبادة والخلوة بربه، وكان يكثر من قراءة القرآن والتضرع إلى الله.

و قبل وفاته بيضع وعشرين يوماً ألمَ به بعض المرض، فبقي على هذه الحالة إلى أن وفاه الأجل المحتوم في ليلة الاثنين لعشر بقين من ذي العقدة لسنة ثمان وعشرين وسبعين ومائة - رحمة الله رحمة واسعة - .

وقد فوجيء الناس بهذا الخبر، وانزعجوا لذلك انزعاجاً كبيراً، وحضرها زرافات وفردانًا للقلعة حيث كان موجوداً، وهالهم الخطب، وأغلقت المتاجر؛ وذكر أخوه زين الدين - الذي كان يصحبه حيث كان يصحبه في سجنه - أنه كان يقرأ هو وأخوه القرآن في داخل السجن، وأن آخر ما انتهى إليه الشيخ قبيل وفاته قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُقْتَيَنَ فِي جَنَّتٍ وَّنَّرٍ﴾ [٦٦] في مقعد صديقٍ عندَ مَلِيكٍ مُّقْنَدِيرٍ [القرآن: ٥٤ - ٥٥].

وغسلَ شيخ الإسلام وكفن وصلبي عليه في الجامع الأموي، وقد حضر جنازته جمٌّ غفير من الناس، حتى وقفوا مرصوصين رصاً في داخل الجامع لا يمكن أحد من السجود إلا بكلفة لكثرةهم، وذكر ابن كثير أنه لم يختلف عن حضورها أحد من أهل العلم إلا ثلاثة نفر وهم: ابن جملة، والصدر، والقفجافي، وذكر أن هؤلاء اشتهروا بعضاوة الشيخ، فاختفوا خوفاً على أنفسهم من الناس، وقد صلي عليه الظهر، ولم يدفن إلا قرب العصر لكثرة الزحام، ودفن في مقبرة الصوفية إلى جانب أخيه شرف الدين عبد الله.

ورحم الله الإمام أحمد حيث قال: «قولوا لأهل البدع: بيننا وبينكم الجنائز» قال البرزالي رحمة الله بعد إيراد هذا الأثر: «ولا شك أن جنازة أحمد بن حنبل كانت هائلة عظيمة بسبب كثرة أهل بلده واجتماعهم بذلك، وتعظيمهم له، وأن الدولة كانت تحبه، والشيخ تقى الدين ابن تيمية توفى ببلده دمشق وأهلها لا يعاشرون أهل بغداد حينئذ كثرة، ولكنهم اجتمعوا لجنازته اجتماعاً لو جمعهم سلطان قاهر، وديوان حاصل لما بلغوا هذه الكثرة التي اجتمعوا في جنازته، وانتهوا إليها، هذا مع أن الرجل مات بالقلعة محبوساً من جهة السلطان...».

وقد رؤيت له منامات طيبة، ورثي بمراثي كثيرة من علماء عصره، وممن  
بعدهم.

ومن ذلك قول الذهبي رحمه الله:

محوت رسم العلوم والورع  
عرى التقى واشتفى أولو البدع  
حبراً تقيناً مجانب الشعب  
وان يناظر فصاحب اللمع  
 بكل معنى في الفن مخترع  
كشعبة أو سعيد الضبعي  
وذا اجتهاد عار من الجزع  
وزهره القادر في الطبع  
زال علينا في أجمل الخلع  
مان والشافعي والنخعي  
مع خصمه يوم نفخة الفزع

فرحم الله شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة واسعة، ورفع درجته في المهدىين  
وجزاه عن دعوته وجهاده وصبره أحسن ما جزى به عباده المخلصين، وجمعنا به  
في جنات النعيم مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وحسن أولئك  
رفيقاً<sup>(١)</sup>.

---

(١) مصادر الترجمة:

- التذكرة والاعتبار والانتصار للأبرار «دفاعاً عن ابن تيمية» لعماد الدين أحمد بن إبراهيم الواسطي، تحقيق: علي حسن عبد الحميد.
- «نهاية من حياة شيخ الإسلام بن تيمية» لخادمه: إبراهيم بن أحمد الغيانى، تحقيق: محب الدين الخطيب.
- «العقود الدرية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية» للبزار.
- «أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ابن تيمية» لابن القيم.

- قطعة من مكتوب الشيخ شهاب الدين أحمد بن مرى الحنبلي - أحد تلامذة شيخ الإسلام - إلى حنابلة دمشق...» تحقيق: محمد الشيباني.
- «الوافي بالوفيات» للصفدي (١٥/٧ - ٣٣).
- «فوات الوفيات» للكتبي (١/٧٤ - ٨٠).
- «البداية والنهاية» لابن كثير (١٤٥/١٤ - ١٤٠).
- «دول الإسلام» للذهبي (ص ٤٢٠).
- «تذكرة الحفاظ» (٤/١٤٩٦ - ١٤٩٨).
- «ذیول العبر» (٨٤).
- «معجم الشيوخ» للذهبي (١/٥٦ - ٥٧).
- «ذيل طبقات الحنابلة» لابن رجب (٤/٣٨٧ - ٤٠٨).
- «الرد الوافر» لابن ناصر الدين الدمشقي.
- «رسالة قصيرة في فضل شيخ الإسلام ابن تيمية ومحبة أهل العلم له» لعبد الله بن حامد. تحقيق: محمد الشيباني.
- «الدرر الكامنة» لابن حجر (١/١٥٤ - ١٧٠).
- «تغريظ للحافظ ابن حجر على الرد الوافر لابن ناصر» تحقيق: محمد الشيباني.
- «المنهل الصافي» لجمال الدين أبي المحاسن (١/٣٥٨ - ٣٦٢).
- «طبقات الحفاظ» للسيوطى (ص ٥٢٠ - ٥٢١).
- «شذرات الذهب» (٦/٨٠ - ٨٦).
- «الكوكب الدرية في مناقب ابن تيمية» لمرعي بن يوسف الحنبلي.
- «الشهادة الرزكية في ثناء الأئمة على ابن تيمية» لمرعي بن يوسف الحنبلي.
- «البلدر الطالع» للشوكانى (١/٦٣ - ٧٢).
- «القول الجلي في ترجمة الشيخ تقى الدين ابن تيمية الحنبلي» لصفى الدين الحنفى.
- «جلاء العينين في محاكمة الأحمديين» للألوسي.
- «الفتح المبين في طبقات الأصوليين» للمراغي (٢/١٣٤ - ١٣٧).
- «معجم المؤلفين» لعمر كحالة (١/٢٦١).
- «الأعلام» للزرکلی (١/١٤٤).
- «حياة شيخ الإسلام ابن تيمية» لمحمد بهجة البيطار.
- «باعث النهضة الإسلامية، ابن تيمية السلفي» لمحمد خليل هراس.
- «ابن تيمية المفترى عليه» لسليم الهلالي.
- «أوراق مجموعة من حياة شيخ الإسلام ابن تيمية» لمحمد الشيباني.

## قاعدة في المحبة

بسم الله الرحمن الرحيم وعلى الله توكلنا

الحمد لله، نحمده ونستعينه، ونستهديه ونستغفره، وننعواذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له، ومن يضللا فلا هادي له، ونشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، ونشهد أن محمداً عبده رسوله، وحبيبه وخليله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً.

أما بعد، فهذه قاعدة عظيمة في المحبة وما يتعلّق بها، من جمع الإمام العلّامة، شيخ الإسلام، برقة الأنام، بقية السلف الكرام، أبي العباس أحمد، ابن الشيخ شهاب الدين عبد الحليم، ابن الشيخ مجد الدين أبي البركات عبد السلام، ابن تيمية رضي الله عنه وأرضاه.

قال رضي الله عنه: فصل في الحب والبغض، والمحمود من ذلك والمذموم، وأصل كل فعل وحركة في العالم من الحب والإرادة، فهو أصل كل فعل ومبدؤه، كما أن البغض والكرابة مانع وصاد لكل ما انعقد بسببه ومادته، فهو أصل كل ترك، إذا فسر الترك بالأمر الوجودي، كما يفسره بذلك أكثر أهل النظر.

واما إذا عني بالترك مجرد عدم الفعل، فعدم الفعل تارة يكون لعدم مقتضيه من المحبة والإرادة ولو ازمهما، وقد يكون لوجود مانع من البغض والكرابة وغيرهما.

فاما وجود الفعل فلا يكون إلا عن محبة وإرادة، حتى دفعه للأمور التي

يكرهها ويعغضها، هو لما في ذلك من المحبوب أو اللذة يجدها بالدفع، فيقال: شفي صدره وقلبه، والشفاء والعافية بمحبوب.

والمحبة والإرادة تكون إما بواسطة وإما بغير واسطة، مثل فعله للأشياء التي يكرهها، كشرب الدواء والمكروره، وفعل الأشياء المخالفة لهواه وصبره، ونحو ذلك.

فإن هذه الأمور، وإن كانت مكرهه من بعض الوجوه، فإنما يفعل أيضاً لمحبة وإرادة، وإن لم تكن المحبة لنفسها، بل المحبة لملازمها، فإنه يحب العافية والصحة المستلزمة لإرادة شرب الدواء، ويحب رحمة الله ونجاته من عذابه المستلزم لإرادة ترك ما يهواه، كما قال تعالى: ﴿وَأَمَّا مَنْ حَافَ مَقَامَ رَبِّهِ، وَتَنَاهَى النَّفَسُ عَنِ الْمَوْتِ﴾ [النازعات: ٤٠]، فلا يترك الحي ما يحبه ويهواه إلا لما يحبه ويهواه، لكن يترك أضعفهما محبة لأقواهما محبة، كما يفعل ما يكرهه لما محبته أقوى من كراهة ذلك، وكما يترك ما يحبه لما كراحته أقوى من محبة ذلك.

ولهذا كانت المحبة والإرادة أصلًا للبغض والكرابة وعلة لها، ولازماً مستلزمًا لها من غير علة.

وفعل البغض في العالم إنما هو لمنافاة المحبوب، ولو لا وجود المحبوب لم يكن البغض، بخلاف الحب للشيء، فإنه قد يكون لنفسه، لا لأجل منافاته للبغض، وبغض الإنسان وغضبه مما يضاد وجود محبوبه، ومانع ومستلزم لا يكره عليه، ونجد قوة البغض للنافي أشد وأحوط.

ولهذا كان رأس الإيمان الحب في الله والبغض في الله، وكان: «من أحب الله، وأبغض الله، وأعطى الله، ومنع الله فقد استكمل الإيمان»<sup>(١)</sup>.

فالمحبة والإرادة أصل في وجود البغض والكرابة، والأصل في زوال

(١) أخرجه أبو داود في سنته برقم (٤٦٨١) والبغوي في شرح السنة برقم (٣٤٦٩) من حديث أبي أمامة رضي الله عنه.

وأخرجه الترمذى في سنته برقم (٢٥٢١) وأحمد في المسند (٤٣٨/٣ - ٤٤٠) والحاكم في المستدرك (١٦٤/٢) من حديث أنس رضي الله عنه.

وصححه العلامة اللبناني رحمة الله في صحيح سنن أبي داود برقم (٣٩١٥).

البغض المكره، فلا يوجد البغض إلا لمحبة، ولا يزول البغض إلا لمحبة.

فالمحبة أصل كل أمر موجود، وأصل دفع كل ما يتطلب الوجود، ودفع ما يتطلب الوجود أمر موجود، لكنه مانع من وجود ضده، فهو أصل كل موجود من بغيض ومانع ولوازمهما.

وهذا القدر الذي ذكرناه من أن المحبة والإرادة أصل كل حركة في العالم، فقد بينا في القواعد وغيرها أن هذا يندرج فيه كل حركة وعمل، فإن ما في الأجسام من حركة طبيعية فإنما أصلها السكون، فإنه إذا خرجت عن مستقرها كانت بطبيعتها تطلب مستقرها، وما فيها من حركة قسرية فأصلها من القادر القاهر، فلم تبق حركة اختيارية إلا عن الإرادة.

والحركات: إما إرادية، وإما طبيعية، وإما قسرية. لأن الفاعل المتحرك إن كان له شعور بها فهي الإرادية، وإن لم يكن له شعور فإن كانت على وفق طبع المتحرك فهي الطبيعية، وإن كانت على خلاف ذلك فهي القسرية.

وبيننا أن ما في السموات والأرض، وما بينهما من حركة الأفلاك والشمس والقمر والنجوم، وحركة الرياح والسحب والمطر والنبات وغير ذلك، فإنما هو بملائكة الله تعالى الموكّلة بالسموات والأرض، الذين لا يسبّونه بالقول وهم بأمره يعملون.

كما قال تعالى: ﴿فَالْمُدِرُّاتِ أَمْرًا﴾ [النازيات: ٥]، ﴿فَالْمُقْسَمَاتِ أَمْرًا﴾ [الذاريات: ٤]، وكما دل الكتاب والسنّة على أصناف الملائكة، وتوكّلهم بأصناف المخلوقات.

ولفظ «الملك» يشعر بأنه رسول منفذ لأمر غيره، فليس لهم من الأمر شيء، بل كم من ملك في السموات لا تغنى شفاعتهم شيئاً إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى، ﴿وَمَا نَنَزَّلَ إِلَّا يَأْتِي رِزْكٌ لِمَنْ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلَقْنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيَّا﴾ [رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَأَعْنَدْهُ وَأَصْطَرْهُ لِعِنْدَهُ]، ﴿مَنْ تَعَذَّرَ لَهُ سَيِّئًا﴾ [مريم: ٦٤ - ٦٥].

وإذا كان كذلك فجميع تلك المحبات والإرادات، والأفعال والحركات، هي عبادة لله رب الأرض والسموات، كما قد بيناه في غير هذا الموضوع.

وإذا كان كذلك فاصل المحبة المحمودة التي أمر الله بها، وخلق خلقه لأجلها، هي ما في عبادته وحده لا شريك له، إذ العبادة متضمنة لغاية الحب بغایة الذل.

والمحبة لما كانت جنساً لأنواع متفاوتة في القدر والوصف كان أغلب ما يذكر منها في حق الله ما يختص به ويليق به، مثل العبادة والإنابة ونحوهما؛ فإن العبادة لا تصلح إلا لله وحده، وكذلك الإنابة.

وقد تذكر المحبة المطلقة لكن تقع فيها الشرارة، كما قال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْجِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحْبِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِّلَّهِ﴾ [البقرة: ١٦٥].

ولهذا كان هذا الحب أعظم الأقسام المذمومة في المحبة، كما أن حب الله أعظم أنواع المحمودة، بل عبادة الله وحده لا شريك له هي أصل السعادة ورأسها، التي لا ينجو أحد من العذاب إلا بها، وعبادة إلا آخر من دونه هو أصل الشقاء ورأسه، الذي لا يبقى في العذاب إلا أهله.

فأهل التوحيد الذين أحبوا الله وعبدوه وحده لا شريك له، لا يبقى منهم في العذاب أحد، والذين اتخذوا من دونه أنداداً يحبونهم كحبه، وعبدوا غيره، هم أهل الشرك، الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ﴾ [النساء: ٤٨].

وجماع القرآن هو الأمر بتلك المحبة ولوازمها، والنهي عن هذه المحبات ولوازمها، وضرب الأمثال والمقاييس للنوعين، وذكر قصص أهل النوعين.

وأصل دعوة جميع المرسلين، صلى الله عليهم وسلم، قولهم: ﴿أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ﴾ [الأعراف: ٥٩]، وعلى ذلك قاتل من قاتل منهم المشركين، كما قال خاتم الرسل ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله، فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها، وحسابهم على الله»<sup>(١)</sup>. قال الله تعالى: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الْبَيْنِ مَا وَصَّنِي بِهِ، نُوحًا وَالَّذِي

---

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (١٣٩٩، ١٤٠٠، ١٤٥٦، ٦٩٢٤، ٧٧٨٤) =

أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِنَّهُمْ مُّؤْمِنُونَ وَعَسَى أَنْ يَنْهَا الَّذِينَ لَا تَنْفَرُوا فِيهِ كُبْرَ  
عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْنَا» [الشورى: ١٣].

ولهذا قال عليه السلام في الحديث المتفق عليه في الصحيحين عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان» وفي رواية في الصحيح: «لا يجد طعم الإيمان إلا من كان فيه ثلاث: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا الله، وأن يكره أن يرجع في الكفر بعد إذ أنقذه الله، كما يكره أن يلقى في النار»<sup>(١)</sup>.

وفي الصحيح عن أنس أيضاً عن النبي صلوات الله عليه قال: «والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين»<sup>(٢)</sup>.

وفي صحيح البخاري أن عمر قال: يا رسول الله: والله لأنت أحب إلي من كل شيء إلا من نفسي، فقال: «لا يا عمر، حتى أكون أحب إليك من نفسك». قال: فوالذي بعثك بالحق لأنت أحب إلي من نفسي. قال: «الآن يا عمر»<sup>(٣)</sup>.

ولهذا ورد في فضل هذه الكلمة: «شهادة أن لا إله إلا الله» من الدلائل ما يضيق هذا الموضع عن ذكره، وهي أفضل الكلام، وما فيها من العلم والمحبة أفضل العلوم والمحبات، كالحديث الذي في السنن: «أفضل الذكر لا إله إلا الله»<sup>(٤)</sup>.

= ٧٢٨٥ =  
مسلم في صحيحه برقم (٢٠) وأبو داود في سننه برقم (١٥٥٦) والترمذى في سننه برقم (٢٦٠٧) والنسائى في سننه (٥/٦) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

(١) أخرجه البخارى في صحيحه بالأرقام (١٦، ٢١، ٦٠٤١، ٦٩٤١) ومسلم في صحيحه برقم (٤٣) والترمذى في سننه برقم (٢٦٢٤) والنسائى في سننه (٨/٩٤ - ٩٥) وابن ماجه في سننه برقم (٤٠٣٣) وأحمد في المسند (٣/١٠٣، ١١٣، ١١٤، ١٧٢، ١٧٤، ٢٣٠، ٢٤٨، ٢٧٥) والبغوي في شرح السنة برقم (٢١).

(٢) أخرجه البخارى في صحيحه برقم (١٥) ومسلم في صحيحه برقم (٤٤) والنسائى في سننه (٨/١١٤ - ١١٥) وابن ماجه في سننه برقم (٦٧) وأحمد في المسند (٣/٢٠٧ - ٢٧٨) والبغوي في شرح السنة برقم (٢٢).

(٣) أخرجه البخارى في صحيحه بالأرقام (٣٦٩٤، ٦٢٦٤، ٦٦٣٢) وأبو داود في سننه برقم (٢٩٤٢) وأحمد في المسند (٤/٢٣٣) والبغوي في شرح السنة برقم (٢٢).

(٤) أخرجه الترمذى في سننه برقم (٣٣٨٣) وابن ماجه في سننه برقم (٣٨٠٠) والنسائى =

والآية المتضمنة لها أعظم آية في القرآن، كما في صحيح مسلم أن النبي ﷺ قال لأبي بن كعب: «يا أبا المنذر: أتدرى أي آية في كتاب الله أعظم؟» قال: «الله لا إله إلا هو العَزِيزُ الْقَيُومُ» [البقرة: ٢٥٥] قال: فضرب بيده صدري، وقال: «ليهنيك العلم أبا المنذر»<sup>(١)</sup>.

وإذا كانت كل حركة فأصلها الحب والإرادة من محظوظ مراد لنفسه، لا يحب لغيره، إذ لو كان كل شيء محظوظاً لغيره لزم الدور أو التسلسل، والشيء قد يحب من وجه دون وجه، وليس شيء يحب لذاته من كل وجه إلا الله وحده، ولا تصلح الإلهية إلا له، ولو كان فيما آلها إلا الله لفسدتها.

والإلهية المذكورة في كتاب الله هي العبادة والتائله، ومن لوازمه ذلك أن يكون هو رب الخالق، وأما ما يظنه طوائف من أهل الكلام أن الألوهية هي نفس الربوبية، وأن ما ذكر في القرآن من نفي الله آخر، والأمثال المضروبة البيانية فالمقصود به نفي رب يشركه في خلق العالم، كما هو عادتهم في كتب الكلام - فهذا قصور وتقصير منهم في فهم القرآن، وما فيه من الحجج والأمثال أتوا فيه من جهة أن مبلغ علمهم هو ما سلقوه من الطريقة الكلامية، فاعتقدوا أن المقصودين واحد، وليس كذلك، بل القرآن ينفي أن يعبد غير الله، أو أن يتخدنه إليها فيحبه ويخضع له محبة الإله وخضوعه، كما بيّنت ذلك عامة آيات القرآن، مثل قوله تعالى: «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا» [البقرة: ١٦٥] وللهذا قال الخليل: «لَا أُحِبُّ الْأَفْلَانِ» [الأنعام: ٧٦].

ومن المعلوم أن كل حي فله إرادة وعمل بحسبه، وكل متحرك فأصل حركته المحبة والإرادة، ولا صلاح للموجودات إلا أن يكون كمال محبتها وحركتها الله تعالى، كما لا وجود لها إلا أن يدعها الله.

وللهذا قال تعالى: «لَوْ كَانَ فِيهَا إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ لَفَسَدَتَا» [الأنبياء: ٢٢]، ولم

= في عمل اليوم والليلة برقم (٨٣١) والبعوي في شرح السنة برقم (١٢٦٩) وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة برقم (١٤٩٧).

(١) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٨١٠) وأبو داود في سننه برقم (١٤٦٠) وأحمد في المسند (١٤١/٥ - ١٤٢) والحاكم في المستدرك (٣٠٣/٣).

يقل : لعدمها ، إذ هو قادر على أن يبقيها على وجهة الفساد ، لكن لا يمكن أن تكون صالحة إلا أن يعبد الله وحده لا شريك له ، فإن صلاح الحي إنما هو صلاح مقصوده ومراده ، وصلاح الأعمال والحركات بصلاح إرادتها ونياتها .

ولهذا كان من أجمع الكلام وأبلغه قوله ﷺ : «إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل امرئٍ ما نوى»<sup>(١)</sup> ، وهذا يعم كل عمل وكل نية .

فكـل عمل في العـالـم هو بحسب نـيـة صـاحـبـه ، ولـيـس للـعـاـمـل إـلا ما نـوـاه وـقـصـدـه وأـحـبـه وأـرـادـه بـعـمـلـه ، لـيـس فـي ذـلـك تـخـصـيـص وـلـا تـقـيـيد ، كـمـا يـظـنـه طـوـافـون من النـاس ، حـيـث يـحـسـبـون أـن الـنـيـة المـرـاد بـه الـنـيـة الشـرـعـيـة المـأ~مـور بـهـا ، فـيـحـتـاجـون أـن يـحـصـرـوـا الـأـعـمـال بـالـأـعـمـال الشـرـعـيـة ، فـإـن الـنـيـة مـوـجـودـة لـكـل مـتـحـركـ، كـمـا قـالـ النبي ﷺ فـيـالـحـدـيـث الصـحـيـح : «أـصـدـق الـأـسـمـاء الـحـارـث وـهـمـام»<sup>(٢)</sup> ، فالـحـارـث هو الـعـاـمـل الـكـاـسـبـ ، وـالـهـمـامـ هو الـقـاـصـدـ الـمـرـيدـ ، وـكـلـ إـنـسـانـ مـتـحـركـ بـإـرـادـتـه حـارـثـ هـمـامـ .

كـمـا بـيـنـا أـنـ الـمـحـبـة وـالـإـرـادـة أـصـلـ كـلـ عـمـلـ ، فـكـلـ عـمـلـ فـعـنـ إـرـادـة وـمـحـبـة صـدـرـ .

ولـهـذا كـانـتـ الـمـحـبـة وـالـإـرـادـة مـنـقـسـمـة إـلـى مـحـبـوبـ لـلـهـ وـغـيرـ مـحـبـوبـ ، كـمـا أـنـ الـعـمـلـ وـالـحـرـكـةـ مـنـقـسـمـ كـذـلـكـ .

وـإـذـا كـانـ كـذـلـكـ فـالـمـحـبـة لـهـ آـثـارـ وـتـوـابـعـ - سـوـاءـ كـانـتـ صـالـحةـ مـحـمـودـةـ نـافـعـةـ أـوـ كـانـتـ غـيـرـ ذـلـكـ - لـهـ وـجـدـ وـحـلـوـةـ وـذـوقـ وـوـصـالـ وـصـدـوـدـ ، وـلـهـ سـرـورـ وـحـزـنـ وـبـكـاءـ .

(١) أـخـرـجـهـ الـبـخـارـيـ فـيـ صـحـيـحـهـ بـالـأـرـقـامـ (١) ، (٥٤) ، (٢٥٢٩) ، (٣٨٩٨) ، (٥٠٧٠) ، (٦٦٨٩) ، (٦٩٥٣) وـمـسـلـمـ فـيـ صـحـيـحـهـ بـرـقـمـ (١٩٠٧) وـأـبـوـ دـاـوـدـ فـيـ سـنـتـهـ بـرـقـمـ (٢٢٠١) وـالـتـرـمـذـيـ فـيـ سـنـتـهـ بـرـقـمـ (١٦٤٧) وـالـنـسـائـيـ فـيـ سـنـتـهـ (٥٩ / ٥٨) وـابـنـ مـاجـهـ فـيـ سـنـتـهـ بـرـقـمـ (٤٢٢٧) وـأـحـمـدـ فـيـ المسـنـدـ (٤٣ / ٢٥) وـالـبـغـوـيـ فـيـ شـرـحـ السـنـةـ بـرـقـمـ (١) .

(٢) أـخـرـجـهـ أـبـوـ دـاـوـدـ فـيـ سـنـتـهـ بـرـقـمـ (٤٩٥٠) وـالـنـسـائـيـ فـيـ سـنـتـهـ (٢١٨ / ٦) وـأـحـمـدـ فـيـ المسـنـدـ (٤ / ٣٤٥) وـالـبـخـارـيـ فـيـ الـأـدـبـ الـمـفـرـدـ بـرـقـمـ (٨١٤) وـصـحـحـهـ الـعـلـمـاءـ الـأـلـبـانـيـ رـحـمـهـ اللـهـ فـيـ صـحـيـحـ سـنـنـ أـبـيـ دـاـوـدـ بـرـقـمـ (٤١٤٠) .

والمحبة المحمودة هي المحبة النافعة، وهي التي تجلب لصاحبتها ما ينفعه، وهو السعادة.

والضارة هي التي تجلب لصاحبتها ما يضره، وهو الشقاء.

ومعلوم أن الحي العالم لا يختار أن يحب ما يضره، لكن [يكون] ذلك عن جهل وظلم، فإن النفس قد تهوى ما يضرها ولا ينفعها، وذلك ظلم منها لها، وقد تكون جاهلة بحالها به، بأن تهوى الشيء وتحبه - بلا علم منها بما في محبته من المنفعة والمضررة - وتتبع هواها، وهذا حال من اتبع هواه بغير علم.

وقد يكون عن اعتقاد فاسد، وهو حال من اتبع الظن وما تهوى نفسه، وكل ذلك من أمور الجاهلية، وإن كان كل من جهلها وظلمها لا يكاد يخلو من شبهة يشتبه بها الحق، وشهوة هي في الأصل محمودة إذا وضعت في محلها، كحال الذي يحب لقاء قريبه، فإن هذا محمود، وهو أصل صلة الرحم التي هي شجنة من الرحمن.

لكن إذا اتبع هواه، حتى خرج عن العدل بين ذوي القربى وغيرهم، كان هذا ظلماً، كما قال تعالى: ﴿وَإِذَا قُتْلَتْ مُؤْمِنًا فَأَعْدَلُوا وَلَا كَانَ ذَا فُرْقَةٍ﴾ [الأنعام: ١٥٢]، وقال تعالى: ﴿كُوْنُوا فَوَّمِينَ إِلَيْقِسْطِ شَهَادَةً لِلَّهِ وَلَا عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوْ أَلَوَّلَدِينَ وَالْأَقْرَبِينَ﴾ [النساء: ١٣٥].

وكذلك الذي يحب الطعام والشراب والنساء فإن هذا محمود، وبه يصلح حالبني آدم، ولو لا ذلك لما استقامت نفس الأنساب، ولا وجدت الذرية، ولكن يجب العدل والقصد في ذلك، كما قال تعالى: ﴿وَكُلُوا وَأَشْرِبُوا وَلَا شَرُّوْبًا﴾ [الأعراف: ٣١]، وكما قال تعالى: ﴿إِلَّا عَلَى أَنْزِلَجُهُمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مُّلُوْمِينَ ﴿٦﴾ فَمَنْ أَبْغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمَادُونَ ﴿٧﴾﴾ [المؤمنون: ٦ - ٧].

فإذا تجاوز حد العدل، وهو المشروع، صار ظالماً عادياً، بحسب ظلمه وعدوانه.

وقد ذكرنا في مواضع [أن] المشروع، والنافع، والصالح، والعدل، والحق، والحسن: أسماء متكافئة، مسمّاها واحد بالذات، وإن تنوعت صفاته، بمنزلة أسماء الله الحسنى، فأسماؤه تعالى، وأسماء كتابه، ودينه، ونبيه، مسمى

كل صنف من ذلك واحد وإن تنوّع صفاته، فكل عمل صالح هو نافع لصاحب وبالعكس، وكل نافع صالح فهو مشروع وبالعكس، وكل ما كان صالحًا مشروعًا فهو حق وعدل وبالعكس.

ولكن الناس قد يدركون أحد النتائج فيستدلون به على وجود الآخر، مثل أن يعلم أن الله أمر بهذا الفعل وشرعه، فيعلم من هذا وجوب كونه طاعة الله ورسوله، وذلك الفعل بعينه يجب أن يكون عملاً صالحًا، وهو النافع، وأن يكون حقًا وعدلاً، وهذا استدلال بالنص، وقد يعلم كون الشيء صالحًا أو عدلاً أو حسناً، ثم يستدل بذلك على كونه مشروعًا، وهو الاستدلال بالاستصلاح والastحسان والقياس على كونه مشروعًا.

وهذه الطريقة فيها خطر عظيم، والغلط فيها كثير، لخفاء صفات الأعمال وأحوالها عنها، وأن العالم بذلك، كما ينبغي، ليس هو إلا رسول الله ﷺ. فالاستدلال بالمصالحة، التي قد يقال لها: المصالح المرسلة، هو الذي يرى الشيء مصلحة ليس في الشرع ما ينفيه، فيستدل بالمصلحة على أنه من الشريعة.

والاستحسان: أن يرى الشيء حسناً فيستدل بحسنه على أنه من الشرع. والعدل: أن يرى للشيء نظيراً وشبيهاً، فيستدل على حكمه بحكم نظيره وشبيهه، وليس هذا موضع الكلام في ذلك.

لكن أعلم الناس من كان رأيه واستصلاحه واستحسانه وقياسه موافقاً للنصوص، كما قال مجاهد: أفضل العبادة الرأي الحسن، وهو اتباع السنة. وللهذا قال تعالى: ﴿وَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِي أُنزَلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ هُوَ الْعَلِيُّ﴾ [سبأ: ٦].

وللهذا كان السلف يسمون أهل الآراء المخالفية للسنة والشريعة في مسائل الاعتقاد الخبرية، ومسائل الأحكام العملية يستمدونهم: أهل الأهواء، لأن الرأي المخالف للسنة جهل لا علم، فصاحبه ومن اتبع هواه بغير علم.

وللهذا يذكر الله في القرآن من يتبع هواه بغير علم، ويذم من يتبع هواه بغير هدى من الله، كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَضَلُّ مِنْ آتَيْهُ هَوَانَةً يُفْتَنُ هُدًى مِنْ رَبِّهِ﴾

[القصص: ٥٠]، وقال تعالى: ﴿وَلَئِنْ كَثُرَا لَيُغْنِلُونَ بِأَهْوَاهِهِمْ يَعْتَزِزُ عَلَيْهِ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُعْتَدِينَ﴾ [الأنعام: ١١٩].

وكل من اتبع هواه [اتبعه] بغير علم، إذ لا علم بذلك إلا بهدى الله، الذي بعث الله به رسلاه، كما قال تعالى: ﴿فَإِنَّمَا يَأْتِنَّكُم مِّنْ هُدًى فَمَنْ أَتَيَّ هُدًى فَلَا يَضُلُّ وَلَا يَشْقَى ﴾ [١٢٣] ومن أعرض عن ذكري فإنَّ اللَّهَ مَعِيشَةً ضَنْكاً وَخَشْرُومَ يَوْمَ الْقِيَمَةِ أَعْمَى ﴾ [١٢٤] [طه: ١٢٣ - ١٢٤] ولهذا ذم الله الهوى في مواضع من كتابه.

وابداع الهوى يكون في الحب والبغض، كقوله تعالى: ﴿يَنْدَادُونَ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَأَخْمُكُم بَيْنَ النَّارِيْنِ بِالْمُقْرَبِ وَلَا تَنْتَعِيْلُ الْهَوَى فَيُضْلِلُكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ﴾ [ص: ٢٦]، فهنا يكون اتباع الهوى هو ما يخالف الحق في الحكم.

قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُوْنُوا قَوَّمِينَ بِالْقِسْطِ شَهَادَةً لِّهُ وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أَوْ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبَيْنِ إِنْ يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَنْتَعِلُوا أَمْوَالَهُمْ تَعْدُلُوا وَلَمْ تَنْلُوا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ حَسِيدًا﴾ [النساء: ١٣٥]، فهنا يكون اتباع الهوى فيما يخالف القسط من الشهادة وغيرها. والحق هو العدل، وابتاع الهوى في خلاف ذلك هو من الظلم.

وقد نهى رسول الله ﷺ عن اتباع أهواء الخلق. وقال تعالى: ﴿وَلَئِنْ تَرْضَى عَنَكَ الْيَهُودُ وَلَا الصَّنَائِرِ حَتَّى تَنْتَعِلْ مِلَّتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدًى اللَّهِ هُوَ الْمُدْهَدِيْ وَلَيْسَ أَتَبْعَتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الَّذِي جَاءَكُم مِّنَ الْعِلْمِ مَا لَكُمْ مِّنَ اللَّهِ مِنْ قُلْتِهِ وَلَا نَصِيرُ﴾ [البقرة: ١٢٠]، فنهاه عن اتباع أهواء الذين أوتوا الكتاب بعد ما جاءه من العلم.

وكذلك قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿وَلَيْسَ أَتَبْعَتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الَّذِي جَاءَكُم مِّنَ الْعِلْمِ﴾ [البقرة: ١٢٠]، وقال تعالى: ﴿وَلَمَّا أَخْكُمْ بَيْتَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَا تَنْتَعِلْ أَهْوَاءَهُمْ وَأَحَذَرْهُمْ أَنْ يَقْتُلُوكُمْ عَلَى بَعْضٍ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَاعْلَمُ أَنَّهُمْ يُرِيدُونَ اللَّهَ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِمَعْصِيَتِهِمْ﴾ [المائدة: ٤٩].

وقال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ مَشَهِدَأَكُمُ الَّذِينَ يَتَهَدُونَ أَنَّ اللَّهَ حَرَمَ هَذَا إِنَّ شَهِدُوا فَلَا تَشَهِّدُ مَعَهُمْ وَلَا تَنْتَعِلْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِغَايَتِنَا وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَهُمْ يُرِيدُونَ يَعْدِلُونَ﴾ [الأنعام: ١٥٠].

فقد نهاد عن اتباع أهواء المشركين واتباع أهواء أهل الكتاب، وحذر أن يفتنه عما أنزل الله إليه من الحق، وذلك يتضمن النهي عن اتباع أهواء أحد في خلاف شريعته وسته، وكذا أهل الأهواء من هذه الأمة.

وقد بين ذلك في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ الْأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [آل عمران: ١٧]، وإنما أهل الأهواء هؤلاء الذين لا يعلمون ببعض آيات الله ولهم المذهب [الجائية: ١٨ - ١٩]، فقد أمره في هذه الآية أهواه بعضهم وأهواه ولهم المذهب [البيهقي: ٦٣] باتباع الشريعة التي جعله عليها، ونهاد عن اتباع ما يخالفها، وهي أهواء الذين لا يعلمون.

ولهذا كان كل من خرج عن الشريعة والسنة من أهل الأهواء، كما سماهم السلف.

وقال تعالى: ﴿وَلَوْ أَتَبَعَ الْحَقُّ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ﴾ [المؤمنون: ٧١].

وقال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُبُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلَّلُوا إِنْ قَبْلُ وَأَضْلَلُوا كَثِيرًا وَضَلَّلُوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ﴾ [آل عمران: ٧٧].

وقال تعالى: ﴿وَمَا لَكُمْ أَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ أَسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا أَضْطَرَرْتُمْ إِلَيْهِ وَلَئِنْ كَيْرًا لَيُقْلِلُونَ بِاهْوَاهِهِمْ يَعْتَرِ عَلَيْهِ﴾ [آل عمران: ١١٩].

وقال تعالى: ﴿قَالُوا لَوْلَا أُوفِّ مِثْلَ مَا أُوفِّكُ مُؤْمِنًا﴾ إلى قوله: ﴿فَأَنْتُمْ يُكَتَّبُ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ هُوَ أَهْدَى مِمَّا أَتَيْتُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ [آل عمران: ٦٥]، فإن لم يستجيбуوا للكافر فأعلم أنتما يسيئون أهواههم ومن أضل مين أتبع هونه بغتير هدمي ربكم الله [القصص: ٤٨ - ٥٠].

وقال تعالى: ﴿وَوَيْتُهُمْ مَنْ يَسْتَعِيْنَ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا حَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قَاتَلُوا لِلَّذِينَ أُتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ مَإِنَّا أُولَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ وَالَّذِينَ أَهْتَدَوْا زَادُهُمْ هُدًى وَمَا لَهُمْ تَفْوِيْتُمْ﴾ [محمد: ١٦ - ١٧].

فذكر الذين أتوا العلم، وهم الذين يعلمون أن ما أنزل إليه من ربه الحق، ويفقهون ما جاء به، وذكر المطبوع على قلوبهم فلا يفقهون إلا قليلاً، الذين اتبعوا

أهواهم: يسألونهم ماذا قال الرسول آنفًا، وهذه حال من لم يفقه الكتاب والسنة، بل يستشكل ذلك فلا يفقهه، أو قرأه متعارضاً متناقضاً، وهي صفة المنافقين.

ثم ذكر صفة المؤمنين فقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ أَهْتَدُوا زَادَهُرُّهُمْ هُدًى﴾ [محمد: ١٧] زيادة الهدى، وهو ضد الطبع على قلوب أولئك، وأتاهم تقواهم، وهو ضد اتباع أولئك الأهواء.

صاحب التقوى ضد صاحب الأهواء، كما قال تعالى: ﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْمَوْتِ فَإِنَّ الْجِنَّةَ هِيَ التَّأْوِيَةُ﴾ [النازعات: ٤١ - ٤٠]، وقال تعالى: ﴿إِذَا جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَيَاةَ حَيَّةً الْجَهَنَّمَ فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْأَزْمَهُمْ كَلِمَةُ التَّقْوَىٰ وَكَانُوا أَحَقُّ بِهَا وَأَهْلَهَا﴾ [الفتح: ٢٦].

ولما كانت كل حركة وعمل في العالم فأصلها المحبة والإرادة، وكل محبة وإرادة لا يكون أصلها محبة الله وإرادة وجهه فهي باطلة فاسدة، كان كل عمل لا يُراد به وجهه باطلًا، فأعمال الثقلين - الجن والإنس - منقسمة: منهم من يعبد الله ومنهم [من] لا يعبده، بل قد يجعل معه إلهًا آخر، وأما الملائكة فهم عابدون لله.

وجميع الحركات الخارجة عن مقدوربني آدم والجن والبهائم فهي من عمل الملائكة، وتحريكها لما في السماء والأرض وما بينهما، فجميع تلك الحركات والأعمال عبادات الله متضمنة لمحبته وإرادته وقصده، وجميع المخلوقات عابدة لخالقها إلا ما كان من مردة الثقلين، وليس عبادتها إياه قبولها لتدبيره وتصريفه وخلقها، فإن هذا عام لجميع المخلوقات، حتى كفاربني آدم، فلا يخرج أحد عن مشيئته وتدبيرة، وذلك بكلمات الله التي كان النبي ﷺ يستعيذ بها، فيقول: «أعوذ بكلمات الله التامات، التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر»<sup>(١)</sup>، وهذا من عموم ربوبيته وملكته.

وهذا الوجه هو الذي أدركه كثير من أهل النظر والكلام، حتى فسروا ما في القرآن والحديث من عبادة الأشياء وسجودها وتسبيحها بذلك، وهم غالطون في

(١) أخرجه النسائي في عمل اليوم والليلة برقم (٩٥٦).

هذا التخصيص شرعاً وعقلاً أيضاً.

فإن المعمول الذي لهم يعرفهم أن كل شيء وكل متحرك، وإن كان له مبدأ، فلا بدّ له من غاية ومتى - كما يقولون: له علتان: فاعلية وغائية، والذي ذكروه إنما هو من جهة العلة الفاعلية، وبعض المخلوقين كذلك يجعلونه [من جهة] العلة الغائية، وهذا غلط.

فلا يصلح أن يكون شيء من المخلوقات علة فاعلية ولا غائية، إذ لا يستقل مخلوق بأن يكون علة تامة قط، ولهذا لم يصدر عن مخلوق واحد شيء قط، ولا يصدر شيء في الآثار إلا عن اثنين من المخلوقات، كما قد بيننا هذا في غير هذا الموضع.

وكذلك لا يصلح شيء من المخلوقات أن يكون علة غائية تامة، إذ ليس في شيء من المخلوقات كمال مقصود حتى من الأحياء، فالមخلوقات بأسرها يجتمع فيها هذان النقصان: أحدهما: أنه لا يصلح شيء منها أن تكون علة تامة؛ لا فاعلية ولا غائية؛ والثاني: أن ما كان فيها علة فله علة، سواء كان علة فاعلية أو غائية.

فالله سبحانه رب كل شيء ومليكه، وهو رب العالمين، لا رب لشيء من الأشياء إلا هو، وهو إله كل شيء، وهو في السماء إله، وفي الأرض إله، وهو الله في السموات وفي الأرض، لو كان فيما آلهة إلا الله لفسدتا، وما من إله إلا الله، سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

فعبادة المخلوقات وتسييحها هو من جهة إلهيته سبحانه وتعالى، وهو الغاية المقصودة منها ولها.

وأما في الشرع فإن الله فصل بين هذا وبين هذا، فقال تعالى: ﴿أَلَرَأَتِ  
اللَّهُ يَسْبِدُ لَمَّا مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجْمُ وَالْبَرْجُ وَالشَّجَرُ  
وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَنْ يُرِكِنَ اللَّهَ فَمَا لَهُ مِنْ مُكْرِمٍ إِنَّ  
اللَّهَ يَفْعُلُ مَا يَشَاءُ﴾ [الحج: ١٨].

فهذا السجود الذي فصل بين كثير من الناس الذي يفعلونه، وكثير من الناس [الذين لا يفعلونه طوعاً]، وهم الذين حق عليهم العذاب، ليس هو ما يشتراك فيه جميع الناس من خلق الله وربوبية الله تعالى إياهم وتدبرهم.

وكذلك فصل بين الصنفين في قوله تعالى: ﴿أَفَغَيْرُ دِينِ اللَّهِ يَبْعَدُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنِ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ﴾ [آل عمران: ٨٣].

وكذلك في قوله: ﴿وَلَهُ يَسْجُدُ مَنِ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظَلَّلُهُمْ بِالْغَدْرِ وَالْأَمَالِ﴾ [الرعد: ١٥].

وهو سبحانه ذكر في الآية الأخرى سجود المخلوقات إلا الكثير من الناس، لأنه ذكر الطوع فقط، كما ذكر في التي قبلها أديان الناس فقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّابِرِينَ وَالْقَنْصَرِيَّ وَالْمَجْوَسَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾ [الحج: ١٧]، فتضمنت هذه الآية حال المخلوقات إلا الجن، فإنهم لم يذكروا باللفظ الخاص، لكنهم يندرجون في الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابرين، فإنهم كما قالوا: ﴿مَنِ الْصَّابِرُونَ وَمَنِ دُونَ ذَلِكَ كُلُّ مُرْجِبٍ قَدَّارٌ﴾ [الجن: ١١].

وقد ذكر طائفة من أهل العربية أنهم يدخلون في لفظ الناس أيضاً.

وقال سبحانه: ﴿أَوْلَئِرْ يَرْبُو إِلَىٰ مَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ يَنْقِيَهُمْ ظِلَّتِهِمْ عَنِ الْآيَتِينَ وَالشَّمَائِلِ سُجَّدًا لِلَّهِ وَهُنَّ دَخِرُونَ﴾ [٦٤] وَلَهُ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ دَائِرَةٍ وَالْمَلَائِكَةُ وَهُنْ لَا يَسْتَكِنُونَ﴾ [٦٥] يَمْغَافِنُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْهَمَ وَيَقْعُلُونَ مَا يُؤْمِنُونَ﴾ [٦٦] [النحل: ٤٨ - ٥٠].

وفي الصحيحين حديث أبي ذر في سجود الشمس تحت العرش إذا غابت<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى: ﴿أَلَّا تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُسَيِّعُ لَهُ مَنِ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْطَّيْرِ صَفَّدَتْ كُلُّ قَدَّ عِلْمَ صَلَانِمْ وَتَسِيمَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ يُمَا يَقْعُلُونَ﴾ [٤١] [النور: ٤١].

وقال تعالى: ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [الحديد: ١]

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٣٩٩٩، ٣١٩٩، ٤٨٠٢، ٤٨٠٣، ٤٧٣٣) ومسلم في صحيحه برقم (١٥٩) والترمذمي في سننه برقم (٢١٨٦) وأحمد في المسند (١٤٥/٥)، والبغوي في شرح السنة برقم (٤٢٩٣).

﴿سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُوَ أَعْزَيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [الحشر: ۱]  
 ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُوَ أَعْزَيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [الصف: ۱]  
 ﴿يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكُ الْقَدُوسُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [الجمعة: ۱]  
 ﴿يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [التغابن: ۱]  
 ﴿وَلَمْ يَأْتِ إِلَّا يُسَبِّحُ بِمَا هُوَ بِهِ وَلَكِنَّ لَا يَفْهَمُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ [الإسراء: ۴۴].

قال تعالى: ﴿وَلَمْ يَأْتِ إِلَّا يُسَبِّحُ بِمَا هُوَ بِهِ وَلَكِنَّ لَا يَسْتَكِفُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ  
 وَلَا يَسْتَحِرُونَ ﴾ [يُسَبِّحُونَ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتَرُونَ] [الأنبياء: ۱۹ - ۲۰].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ عَنْ رِبِّكَ لَا يَسْتَكِفُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَمْ  
 يَسْجُدُوا ﴾ [الأعراف: ۲۰۶].

وقال تعالى: ﴿وَمَنْ مَا يَنْتَهِي إِلَيْهِ الَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ لَا سَمْجُودًا لِلشَّعْنَى  
 وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُودُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقُوكُمْ إِنْ كُنْتُمْ إِيمَانًا تَعْبُدُونَ ﴾ [فَإِنْ أَسْتَكِبُرُوا  
 فَأُولَئِنَّ عَنِّي رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَمِعُونَ] [فصلت: ۳۷ - ۳۸].

وقال تعالى: ﴿لَمَنْ يَسْتَكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلَا الْمَلَائِكَةُ الْمُقْرَبُونَ  
 وَمَنْ يَسْتَكِفَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَنْكِرُ فَسِيقَشُرُومُ إِيمَانَهُ جَمِيعًا ﴾ [النساء: ۱۷۲]  
 ﴿فَإِنَّمَا الَّذِينَ إِمَانُوا بِاللَّهِ وَأَعْصَمُوا يِهِ، فَسَيِّدُ خَلْقِهِمْ فِي رَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَضْلٍ وَيَهِدِهِمْ إِلَيْهِ  
 صِرَاطًا مُّسْتَقِيمًا ﴾ [النساء: ۱۷۵].

وقال تعالى: ﴿وَقَالُوا أَنْخَذَ الرَّجْنَنَ وَلَدًا ﴾ [لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْئًا إِذَا] [تَكَادُ]  
 السَّمَوَاتُ يَنْفَطَرُنَّ مِنْهُ وَتَشَقُّ الْأَرْضُ وَيَخْرُجُ لِلْبَالِ مَذَا] [أَنْ دَعَوْنَا لِلرَّجْنَنَ وَلَدًا] [وَمَا  
 يَنْبَغِي لِلرَّجْنَنَ أَنْ يَنْتَهِدَ وَلَدًا] [إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا مَنِ الْرَّجْنَنِ عَبْدًا] [لَقَدْ أَخْصَنَاهُمْ وَعَدَهُمْ عَدًا] [وَكُلُّهُمْ عَاتِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَرَدًا] [مَرِيم: ۹۵ - ۸۸].

وقال تعالى: ﴿وَقَالُوا أَنْخَذَ الرَّجْنَنَ وَلَدًا سُبْحَنَتْ يَلِ عِسَكَادُ مُكْرَمُورُسُ لَا  
 يَسِيفُونَهُ بِالْقُولِ وَهُمْ يَأْمُرُونَ ﴾ [يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا  
 يَشْعُونَكُمْ إِلَّا لِمَنْ أَرْضَنَى وَهُمْ مِنْ خَشِبَيِهِ، مُشَفِّقُونَ] [وَمَنْ يَقُلُّ مِنْهُمْ إِنَّهُ إِلَهٌ  
 مِنْ دُونِنِي، فَذَلِكَ بَجْزِيَهُ جَهَنَّمُ كَذَلِكَ بَجْزِي الظَّالِمِينَ] [الأنبياء: ۲۶ - ۲۹].

وقال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرَكَ حَوْقًا وَطَمَعًا وَبُشِّيَّ السَّحَابَ

النَّقَالَ ﴿١٣﴾ وَيُسَيِّحُ الرَّعْدُ بِحَمْدِهِ، وَالْمَلِئَكَةُ مِنْ حَيْثَهُ، وَيُرِسِّلُ الصَّوَاعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَنْ يَشَاءُ وَهُمْ يَجْدِلُونَ فِي اللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ الْحِلَالِ ﴿١٤﴾ [الرعد: ١٢ - ١٣].

وقال الملائكة: «أَبْجَمْلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الْدِمَاءَ وَنَحْنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِهِ وَنُقَدِّسُ لَكُمْ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ» [البقرة: ٣٠].

وقال تعالى: «إِنَّا سَخَّرْنَا الْجَبَالَ مَعَهُ يُسْتَخْنَ بِالْعَشِينِ وَالْأَشْرَاقِ ﴿١٥﴾ وَالظَّرِيرَ تَحْشُورَةً كُلَّهُ أَوَّلَتِ ﴿١٦﴾ [ص: ١٨ - ١٩].

فأما كثير من الناس، وأهل الطبع المتفلسفة وغيرهم، فيعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا، ويأخذون بظاهر من القول؛ يرون ظاهر الحركات والأعمال التي للموجودات، ويزرون بعض أسبابها القريبة، وبعض حكمها وغاياتها القريبة: أن ذلك هو العلة لها: فاعلاً وغاية، كما يذكرون في تشريح الإنسان وأعضائه وحركاته الباطنة والظاهرة، وما يذكرون من القوى التي في الأجسام، التي هي تكون بها الحركة، وما يذكرون من كل شيء.

ومن ذلك ذكرهم الطبيعة التي في الإنسان، والقوة الجاذبة، والهاضمة الغاذية، والدافعة، والمولدة وغير ذلك، وأن الرئة ترُوح على القلب لف्रط حرارته، وأن الدماغ أبرد من القلب، إلى غير ذلك من الأسباب والحكم التي فيها من شهود ما في مخلوقات الله من الأسباب والحكم ما هو عبرة لأولى الأ بصار.

لكن يقع الغلط من إضافة هذه الآثار العظيمة إلى مجرد قوة في جسم، ولا يشهدون الحكمة الغائية من هذه المخلوقات، وأن ذلك هو عبادة ربها سبحانه وتعالى.

وقد يعارضهم كلهم طوائف من أهل الكلام، فينكرون طبائع الموجودات وما فيها من القوى والأسباب، ويدفعون ما أرى الله عباده من آياته في الآفاق وفي أنفسهم، مما شهد به في كتابه من أنه خلق هذا بهذا، قوله: «فَأَنْزَلْنَا يَهُوَ الْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الْثَّمَرَاتِ» [الأعراف: ٥٧]، قوله: «فَأَخْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا» [الجاثية: ٥].

وكلا الطائفتين قد لا يعلمون ما فيها من الحكمة التي هي عبادة ربها، وهذا هو المقصود الذي بعث الله به الرسل، وأنزل به الكتب، بل إنما يتنازعون

في فاعل هذه الأمور، وما يتعلق بتوحيد الربوبية، كما قدمناه، وأما شهادة غاية هذه الأمور، وما يتعلق بتوحيد الإلهية، فقد لا يهتدون له، ولهذا كان في طرقيهم من الضلالات والجهالات ما هو مخالف لصحيح المتن قول وصريح المعقول.

لكن أهل العلم في إضافة جميع الحوادث إلى خلق الله ومشيئته وربوبيته أصح عقلاً ودينًا، ومن أدخل في ذلك كل شيء، حتى أفعال الحيوان، فهو المصيب الموافق للسنة والعقل، وهم متكلمة أهل الإثبات الذين يقررون أن الله خالق كل شيء وربه ومليكه.

بخلاف القدرة الذين أخرجوا عن ذلك أفعال الحيوان، وبخلاف أهل الطبع والفلسفة الذين يخرجون عن ذلك عامة الكائنات من العلل المولّدات، وكلاهما باطل، كما يُبين في غير هذا الموضوع.

ولهذا تجد هؤلاء إذا تكلموا في الحركات التي بين السماء والأرض، مثل حركة الرياح والسحب والمطر وحدوث المطر، من الهواء الذي بين السماء والأرض تارة، ومن البخار المتتصاعد من الأرض تارة، كما ذكر ذلك أيضاً غير واحد من السلف، وهو حق مشهود بالأبصار، كما يخلق الولد في بطنه أمه من المنى، وكما يُخلق الشجر من الحب والنوى، فشهدوا بعض الأسباب المرئية، وجهلوها أكثر الأسباب، وأعرضوا عن الخالق المسبب لذلك كله، وعما جاء في ذلك من عبادته وتسييحه والسجود له، الذي هو غاية حكمته.

فإن خلق الله سبحانه للسحب بما فيه من المطر من هذا البحر وبخار الأرض، كخلقه للحيوان والنبات والمعدن من هذه الأمور.

ومعلوم أن المنى جسم صغير مشابه لهذا الذي في الحيوان من الأعضاء المكسوّة والمتنوعة في أقدارها وصفاتها وحكمها وغاياتها، هل يقول عاقل: إن هذا مضافٌ إلى عرض وصفه؟ حالٌ في جسم صغير؟ أو يضاف هذا إلى ذلك الجسم الصغير؟ هذا من أفسد الأمور في بديهيّة العقل.

ومعلوم أنه لا نسبه إلى خلق هذا من هذا، وإلى ما يصنعه بنو آدم من الصور التي يصنونها من المداد، مثل الكتابة بالمداد، ونسيج الثياب من الغزل، وصنعة الأطعمة والبنيان من موادها، وهم مع ذلك لم يخلقوا المواد ولا يفنونها،

وإنما غايتها حركة خاصة تعين على تلك الصورة، ثم لو أضاف مضيف هذه الكتابة إلى المداد لكان الناس جميعاً يستجهلونه ويستحمقونه، فالذى يضيف خلق الحيوان والنبات إلى مادتها، أو ما في مادتها من الطبع، أليس هو أحمق وأجهل وأظلم وأفقر؟!

وكذلك خلق السحاب والمطر من الهواء والبخار، هو كذلك إضافة الزلزلة إلى احتقان البخار، وإضافة حركة الرعد إلى مجرد اصطدام أجرام السحاب، إلى غير ذلك من الأسباب التي ضلوا فيها ضلالاً مبيناً، حيث جعلوها هي العلة التامة فاعلاً، ولم يعرفوا الغاية، فجهلوا الوضعين، ونزعهم طوائف من الناس فيما يوجد من الأسباب والقوى التي في الطبع، وذلك أيضاً جهل.

وإذا كانت المحبة والإرادة أصل كل عمل وحركة، وأعظمها في الحق محبة الله وإرادته بعبادته وحده لا شريك له، وأعظمها في الباطل أن يتخذ الناس من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله، ويجعلون له عدلاً وشريكاً - عُلم أن المحبة والإرادة أصل كل دين، سواء كان ديناً صالحاً أو ديناً فاسداً، فإن الدين هو من الأعمال الباطنة والظاهرة، والمحبة والإرادة أصل ذلك كله، والدين هو الطاعة والعبادة والخلق، فهو الطاعة الدائمة الالزامية التي قد صارت عادة وخلقاً، بخلاف الطاعة مرة واحدة، ولهذا فسر الدين بالعادة والخلق، ويفسر الخلق بالدين أيضاً، كما في قوله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾ [القلم: ٤]، قال ابن عباس: على دين عظيم، وذكره عنه سفيان بن عيينة، وأخذه الإمام أحمد عن سفيان بن عيينة وبذلك فسراه.

وكذلك يفسر بالعادة، كما قال الشاعر:

أهذا دينـه أبداً وديـني؟

ومنه «الدَّيْدَان». يقال: هذا ديدنه، أي عادته الالزامة، فإن «ديـن» من دـان، بمنزلة صلـصل من: صـلـ، وكـبـ من: كـبـ، هو تـضـعـيفـ لهـ، والمـضـعـفـ قدـ يـكـونـ مشـدـداًـ، وـقدـ يـكـونـ حـرـفـ لـيـنـ، وـهـمـ يـعـاقـبـونـ فـيـ كـلـامـهـمـ كـثـيرـاًـ بـيـنـ الـحـرـفـ المـشـدـدـ وـحـرـفـ الـمـثـلـ، كـماـ يـقـالـ: تـقـضـيـ الـبـازـيـ وـتـقـضـضـ، وـيـقـالـ: تـسـرـ وـتـسـرــيـ.

ودـانـ: يـكـونـ مـنـ الـأـعـلـىـ الـقـاهـرـ، وـيـكـونـ مـنـ الـمـطـيعـ. يـقـالـ: دـنـتـهـ فـدـانـ، أيـ: قـهـرـتـهـ فـذـلـ. كـماـ قـالـ:

هو دان الرباب إذ كرهوا الدين، دراكاً بعزة وصيال  
ويقال في الأعلى: «كما تدين تدان»<sup>(١)</sup>. وأما دين المطيع فيستعمل متعدياً  
ودائماً ولازماً، يقال: دنت الله، ودنت الله، ويقال: فلان لا يدين الله ديناً، ولا  
يدين الله، لأن فيه معنى الطاعة والعبادة ومعنى الذل، فإذا قيل: دان الله فهو  
كتولوك: أطاع الله، وأحبه، وإذا قيل: دان الله، فهو كقولك: ذل الله، وخشع الله.

وقد ذكرت أن اسم العبادة يتناول غاية الحب بغایة الذل، وهكذا الدين الذي يدين به الناس في الباطن والظاهر لا بد فيه من الحب والخضوع، بخلاف طاعتهم للملوك ونحوهم، فإنها قد تكون خصوصاً ظاهراً فقط.

والله سبحانه وتعالى سَمِّيَ يوم القيمة يوم الدِّين، كما قال: «مَلِكُ يَوْمِ  
الْدِين» [الفاتحة: ٤]، وهو كما روى عن ابن عباس وغيره من السلف:  
«يَوْمٌ يَدِينُ اللَّهُ الْعَبادُ بِأَعْمَالِهِمْ إِنْ خَيْرًا فَخَيْرًا، وَإِنْ شَرًّا فَشَرًّا»، وذلك يتضمن  
جَزَاءَهُمْ وَحِسَابَهُمْ.

وقال تعالى: ﴿فَلَوْلَا إِن كُثُرْ عَيْرَ مَدِينَةٍ ۝ تَرْجِعُونَهَا إِن كُثُرْ صَدِيقَيْنَ ۝﴾ [الواقعة: ٨٦ - ٨٧]، أي: م فهو، ومدرين، ومجزيين.

وإذا كان كلّ عمل عن محبة وإرادة، والترك يكون عن بعض وكراهة - وكل أحد همّام حارت له حب وبغض، لا يخلو الحي عنهم، وعمله يتبع حبه وبغضه، ثم قد يكون ذلك في أمور هي له عادة وخلق، وقد يكون في أمور عارضة لازمة - علم أن [كل] طائفة منبني آدم لا بد لهم من دين يجمعهم، إذ

(١) أخرجه ابن عدي في الكامل (٦/١٥٨) والديلمي في الفردوس برقم (٢٠٢٤) وإسناده ضعف حداً فيه محمد بن عبد الملك: متروك.

لا غنى لبعضهم عن بعض، وأحدهم لا يستقل بجلب منفعته ودفع مضرته، فلا بد من اجتماعهم، وإذا اجتمعوا فلا بد أن يشتركون في اجتلاف ما ينفعهم كلهم، مثل طلب نزول المطر، وذلك محبتهم له، وفي دفع ما يضرهم مثل عدوهم، وذلك بغضهم له، فصار ولا بد أن يشتركون في محبة شيء عام، وبغض شيء آخر، وهذا هو دينهم المشترك العام.

وأما اختصاص كل منهم بمحبة ما يأكله وشربه وينكحه، وطلب ما يستره باللباس، فهذا يشتركون في نوعه لا في شخصه، بل كل منهم يحب نظير ما يحبه الآخر لا عينه، بل كل منهم لا يتتفق في أكله وشربه ونكاحه ولباسه بعين ما يتتفق به الآخر، بل بنظيره.

وهكذا هي الأمور السماوية في الحقيقة، فإن عين المطر الذي ينزل في أرض هذا، ليس هو عين الذي ينزل في أرض هذا، ولكن نظيره، ولا عين الهواء البارد الذي يصيب جسد أحدهم، قد لا يكون نفس عين الهواء البارد الذي يصيب جسد الآخر، بل نظيره.

لكن الأمور السماوية تقع مشتركة عامة، ولها تعلق حبهم وبغضهم بها عامة مشتركة، بخلاف الأمور التي تتعلق بأفعالهم كالطعام واللباس، فقد تقع مخصصة وقد تقع مشتركة.

إذا كان كذلك فالامور التي يحتاجون إليها يحتاجون أن يوجبوها على أنفسهم، والأمور التي تضرهم يحتاجون أن يحرّموها على نفوسهم، وذلك دينهم، وذلك لا يكون إلا باتفاقهم على ذلك، وهو التعاهد والتعاقد.

ولهذا جاء في الحديث: «لا إيمان لمن لا أمانة له، ولا دين لمن لا عهد له»<sup>(١)</sup>.

فهذا هو من الدين المشترك بين جميعبني آدم: من التزام واجبات ومحرمات، وهو الوفاء والعهد، وهذا قد يكون باطلًا فاسداً، إذا كان فيه مضره

(١) أخرجه أحمد في المسند (١٣٥/٣)، (١٥٤)، (١٥٠)، والبغوي في شرح السنة برقم (٣٨) وابن حبان في صحيحه برقم (١٩٤) وصححه العلامة الألباني رحمه الله في تخريجه لكتاب الإيمان لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (ص ١١).

لهم راجحة على منفعته، وقد يكون دين حق إذا كانت منفعة خاصة أو راجحة.

كما قال تعالى: ﴿قُلْ يَأَيُّهَا الْكُفَّارُونَ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴿١﴾ وَلَا أَنْتُ عَبِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿٢﴾ وَلَا إِنَّا عَابِدُ مَا عَبَدْتُمْ ﴿٣﴾ وَلَا أَنْتُمْ عَبِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿٤﴾ لَكُمْ دِيْنُكُمْ وَلِيَ دِيْنِ ﴿٥﴾﴾ [الكافرون: ١ - ٦].

وقال تعالى: ﴿مَا كَانَ لِيَأْخُذُ أَخَاهُ فِي دِيْنِ الْمَلِكِ﴾ [يوسف: ٧٦].

وقال تعالى: ﴿فَتَلَوُّا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحِرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ بِدِيْنَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ﴾ [التوبه: ٢٩].

والدين الحق هو طاعة الله وعبادته، كما بينا أن الدين هو الطاعة المعتادة التي صارت خلقاً، وبذلك يكون المطاع محبوباً مراداً، إذ أصل ذلك المحبة والإرادة.

ولا يستحق أحد أن يعبد ويطيع على الإطلاق إلا الله وحده لا شريك [له]، ورسله وأولو الأمر أطاعوا لأنهم يأمرؤن بطاعة الله، كما قال النبي ﷺ في الحديث المتفق عليه: «من أطاعني فقد أطاع الله، ومن من أطاع أميري فقد أطاعني، ومن عصاني فقد عصى الله، ومن عصى أميري فقد عصاني»<sup>(١)</sup>.

وأما العبادة فللله وحده ليس فيها واسطة، فلا يعبد العبد إلا الله وحده، كما قد بينا ذلك في مواضع، وبيننا أن كل عمل لا يكون غايته إرادة الله وعبادته فهو عمل فاسد غير صالح، باطل غير حق، أي لا ينفع صاحبه.

وقد قال سبحانه: ﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ حَنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُنْذِلُوْا الزَّكُوْنَةَ وَذَلِكَ دِيْنُ الْقِيَمَةِ ﴿٥﴾﴾ [آلبيتة: ٥].

وقال تعالى: ﴿وَقَاتَلُوكُمْ حَتَّى لَا تَكُونُ فِتْنَةٌ وَيَكُونُ الَّذِينَ لَلَّهُ﴾ [البقرة: ١٩٣].

وقال تعالى: ﴿ذَلِكَ الَّذِينَ أَفْرَطُوكُمْ فَلَا تَظْلِمُوكُمْ فِيهِنَّ أَنْفَسَكُمْ﴾ [التوبه: ٣٦].

(١) أخرجه البخاري في صحيح برقم (٢٩٥٧، ٧١٣٧) ومسلم في صحيحه برقم (١٨٣٥) والنسائي في سننه (١٥٤/٧) وابن ماجه في سننه برقم (١٢٣٩) وأحمد في المسند (٢/٢٤٤، ٢٤٥، ٢٥٢، ٢٥٣، ٢٧٠، ٣١٣، ٣٨٦، ٤١٦، ٤٦٧، ٤٧١، ٥١١).

وقال تعالى: ﴿فَلَمَّا هَنَى رَقَبَ إِلَكَ صِرَاطُ مُسْتَقِيمٍ دِينًا فِيمَا مِلَّهُ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ [آل عمران: ١٦١].

وقال تعالى: ﴿فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لَيَنْفَقُهُوا فِي الدِّينِ وَلَيُنَذِّرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا لِأَثْيَمِهِمْ﴾ [التوبه: ١٢٢].

وفي الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال: «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين»<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى: ﴿وَلَا يَرَأُونَ يُقْتَلُونَكُمْ حَتَّىٰ يُرَدُّوكُمْ عَنِ دِينِكُمْ إِنَّ أَسْتَطَعُوا مَمَّا يَرَسِدُهُ وَمَمَّا يَرَسِدُهُ وَمِنْكُمْ عَنِ دِينِهِ فَيَمْسِطُهُ وَهُوَ كَافُورٌ فَأُولَئِكَ حَرَّكْتَ أَعْمَالَهُمْ فِي الدِّينِ وَالآخِرَةِ وَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا حَتَّلِدُونَ﴾ [البقرة: ٢١٧].

وقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنِ دِينِهِ فَسَوْفَ يُأْتِيَ اللَّهُ بِقُوَّةٍ يُجْهِمُهُمْ وَيُجْهِمُونَهُ﴾ [المائدة: ٥٤].

وهو الدين الحق الذي هو عبادة الله وحده لا شريك له، وطاعته وطاعة رسوله هو الإسلام العام الذي لا يقبل الله ديناً غيره.

كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ عَنْهُ أَنْهَا الْأَسْلَمُ﴾ [آل عمران: ١٩]، وقال تعالى: ﴿وَمَنْ يَتَنَعَّمْ عَيْنَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾ [آل عمران: ٨٥].

وقال تعالى: ﴿أَفَغَيْرَ دِينِ اللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ﴾ [آل عمران: ٨٣].

وقال تعالى: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الَّذِينَ مَا وَصَّنَ بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَتِيُّو الَّذِينَ وَلَا نَنَقْرُو فِيهِ كُبْرٌ عَلَى الْمُشَرِّكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْنَا﴾ [الشورى: ١٣].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شَيْعَةً لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٧١، ٣١١٦، ٧٣١٢) ومسلم في صحيحه برقم (١٠٣٧) وابن ماجه في سنته برقم (٢٢١) وأحمد في المسند (٤/١٠١).

فإذا كان لا بد لكل آدمي من اجتماع، ولا بد في كل اجتماع من طاعة ودين، وكل دين وطاعة لا يكون لله فهو باطل - فكل دين سوى الإسلام فهو باطل.

وأيضاً فلا بد لكل حي من محبوب، هو منتهى محبته وإرادته، وإليه تكون حركة باطنه وظاهره، وذلك هو إلهه، ولا يصلح ذلك إلا الله وحده لا شريك له، فكل ما سوى الإسلام فهو باطل.

والمتفرقون أيضاً فيه، الذين أخذ كل منهم ببعضه وترك بعضه، وافتربت أهواؤهم، قد برع الله ورسوله منهم.

ولا بد في كل دين وطاعة ومحبة من شيئين:

أحدهما: الدين المحبوب وهو المقصود المراد.

والثاني: نفس صورة العمل التي تطاع ويعبد بها، وهو السبيل والطريق والشريعة والمنهج والوسيلة.

كما قال الفضيل بن عياض في قوله تعالى: ﴿لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَخْسَرُ عَمَلاً﴾ [هود: ٧] قال: أخلصه وأصوبيه. قالوا: يا أبا علي ما أخلصه وأصوبيه؟ قال: إن العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يقبل، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يقبل، [حتى يكون خالصاً صواباً]، والخالص أن يكون لله، والصواب أن يكون على السنة<sup>(١)</sup>.

فهكذا كان الدين يجمع هذين الأمررين: المعبد، والعبادة، والمعبد إله واحد، والعبادة طاعة رسوله ﷺ، فهذا هو دين الله الذي ارتضاه، كما قال تعالى: ﴿وَرَضِيَتْ لَكُمُ الْإِنْسَانُمْ دِينًا﴾ [المائدة: ٣]، وهو دين المؤمنين من الأولين والآخرين، وهو الدين الذي لا يقبل الله من أحد غيره؛ لأنه دين فاسد باطل، كمن عبد من لا يصلح عبادته، أو عبد بما لا يصلح أن يعبد به.

ثم مع اشتراك الأولين والآخرين في هذا الدين فيتنازعون في كل منهما، فإن الله سبحانه له الأسماء الحسنی، وله المثل الأعلى، فقد تعرف هذه الأمة من

---

(١) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٩٥/٨).

أسمائه وصفاته ما لا تعرف به الأمة الأخرى، فهم مشتركون في عبادة نفسه، وإن تنوعوا فيما عرفوه وعبدوه به من أسمائه وصفاته.

وقد رفع الله بعضهم فوق بعض درجات، فهذا تنويعهم في المعبد، وكذلك حالهم في معرفة اليوم الآخر.

وأما تنويعهم في العبادة والطاعة من الأقوال والأفعال؛ فإنهم متنوّعون في ذلك أيضاً.

وقد قال تعالى: ﴿لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شَرِيعَةً وَمِنْهَاجًا﴾ [المائدة: ٤٨].

وقال تعالى: ﴿ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنْ أَمْرِنَا فَاتَّبِعُهَا وَلَا تَشْيَعْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [الجاثية: ١٨].

وقال تعالى: ﴿لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَسْكَنًا هُمْ نَاسِكُوْهُ فَلَا يُنْتَرِعُنَّكَ فِي أَمْرِنَا﴾ [الحج: ٦٧].

وقال تعالى: ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَسْكَنًا لَيَذَكُرُوا أَسْمَ اللَّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الْأَفْغَنِ﴾ [الحج: ٣٤].

وقال تعالى: ﴿وَلِكُلِّ وِجْهٍ هُوَ مُؤْمِنٌ﴾ [آل عمران: ١٤٨].

وهذان الأصلان قد جاءت شريعتنا فيما بأنواع: جاءت في أسماء الله وصفاته بأنواع، جاءت في صفات العبادات بأنواع، والأصل الأول ينضم إليه اليوم الآخر وما جاء في نعنه من الأسماء والصفات والوعد والوعيد.

وهذه الأصول الثلاثة: وهي الإيمان بالله، وبال يوم الآخر، والعمل الصالح، هي الموجبة للسعادة في كل ملة، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ مَاءَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالَّذِينَ رَأَوْا مِنْ مَاءَنَ إِلَّا اللَّهُ وَالْيَوْمَ الْآخِرُ وَعَمَلَ صَدِيقًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ﴾ [آل عمران: ٦٢]، والشرع ما جاءت به الرسل، وهو الأصل الرابع.

فإن هذه الأصول الأربع مترابطة، والتفرق في ذلك بالأمر في بعضه، والنهي عن بعض، هو من التفرق والاختلاف الذي ذمه الكتاب والسنة من المختلفين.

وقال تعالى: ﴿وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَابِ لَفِي شَقَاقٍ بَيْدِي﴾ [آل عمران: ١٧٦].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شَيْئًا لَّا شَرَطَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ﴾ [الأنعام: 159].

وقال تعالى: ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَفَرُوا وَأَخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ﴾ [آل عمران: 105].

ولهذا غضب النبي ﷺ لما اختلفوا في القراءة، وقال: «كلاهما محسن»<sup>(١)</sup>.

وقال: «إن القرآن نزل على سبعة أحرف فاقرؤوا منه ما تيسر»<sup>(٢)</sup>. وكذلك غضب لما تنازعوا في القدر<sup>(٣)</sup>، وأخذوا يعارضون بين الآيات معارضة تقضي إلى الإيمان ببعض دون بعض.

وهذا التفرق والاختلاف يوجب الشرك، وينافي حقيقة التوحيد الذي هو إخلاص الدين كله [له]، كما قال تعالى: ﴿فَآتَيْتَهُكَلَّهُ لِلَّذِينَ حَنِيفُّا﴾ [الروم: ٣٠]، ﴿وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشَرِّكِينَ ﴿٢١﴾ مِنَ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شَيْئًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴿٢٢﴾﴾ [الروم: ٣١ - ٣٢].

فإقامة وجاهة الدين حنيفاً، وعبادة الله وحده لا شريك له - وذلك يجمع الإيمان بكل ما أمر الله به وأخبر به - أن يكون الدين كله الله.

ثم قال تعالى: ﴿وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشَرِّكِينَ ﴿٢١﴾ مِنَ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شَيْئًا﴾، وذلك أنه إذا كان الدين كله الله حصل الإيمان والطاعة لكل ما أنزله وأرسل به رسلاه، وهذا يجمع كل حق، ويُجمع عليه كل حق.

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٤١٠، ٢٤١٩، ٣٤٧٦، ٥٠٦٢) وأحمد في المسند (١١، ٣٩٣، ٤١١، ٤١٢) والبغوي في شرح السنة برقم (١٢٢٩) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه.

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٢٤١٩، ٥٠٤١، ٧٥٥٠) ومسلم في صحيحه برقم (٨١٨) وأبو داود في سننه برقم (١٤٧٥) والترمذى في سننه برقم (٢٩٤٣) والنمساني في سننه (٤٣ / ١٥١ - ١٥٢) وأحمد في المسند (١ / ٤٠، ٤٢) .

(٣) أخرجه أحمد في المسند (٢ / ١٧٨ - ١٩٦) وابن ماجه في سننه برقم (٨٥) وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح سنن ابن ماجه برقم (٦٩).

وإذا لم يكن كذلك فلا بد أن يكون لكل قول ما يمتازون به، مثل معظم مطاع، أو معبد لم يأمر الله بعبادته وطاعته، ومثل قول دين ابتدعوه لم يأذن الله به، ولم يشرعه، فيكون كل من الفريقين مشركاً من هذا الوجه.

وأيضاً ففي قلوببني آدم محبة وإرادة لما يتالهونه ويعبدونه، وذلك هو قوام قلوبهم وصلاح نفوسهم، كما أن فيهم محبة وإرادة لما يطعمونه وينكحونه، وبذلك تصلح حياتهم، ويذوم شملهم؛ و حاجتهم إلى التأله أعظم من حاجتهم إلى الغذاء، فإن الغذاء إذا فقد يفسد الجسم، وبفقد التأله تفسد النفس، ولن يصلحهم إلا تأله الله وعبادته وحده لا شريك له، وهي الفطرة التي فطروا عليها، كما قال النبي ﷺ في الحديث المتفق عليه: «كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه»<sup>(١)</sup>.

وفي صحيح مسلم عن عياض بن حمار عن النبي ﷺ فيما يروي عن ربه أنه قال: «إنني خلقت عبادي حنفاء فاجتالتهم الشياطين، وحرمت عليهم ما أحللت لهم، وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطاناً»<sup>(٢)</sup>.

لكن أكثر الشرك فيبني آدم بایجاد إله آخر مع الله، ودان بذلك كثير منهم في أنواع كثيرة.

فصار كل طائفة منبني آدم لا بد لهم من دين لهذين الأمرتين: لحاجة نفوسهم إلى الإله الذي هو محبوب مطلوب لذاته ولأنه ينفع ويضر، ول حاجتهم إلى التزام ما يحبونه من الحاجات ويدفعونه من المضرات.

وهم مشركون في المحبة للأمور المنزلة: أعيانها وأنواعها، فهم مشركون في محبة الإله الذي يعبدونه وتعظيمه، ومحبة من يبلغ عنه ما يختص به، ومحبة أوامره ونواهيه؛ مشركون في محبة غير ذلك، و مشركون أيضاً في محبة جنس ما التزمه من الواجبات والمحرمات العامة، التي هي جلب المنفعة لهم جميعاً، ودفع المضرة عنهم جميعاً.

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (١٣٥٨، ١٣٥٩، ١٣٨٥، ٤٧٧٥، ٦٥٩٩) ومسلم في صحيحه برقم (٢٦٥٨) وأحمد في المستد (٢٥٣/٢، ٢٨٢، ٣١٥، ٣٤٦، ٣٩٣، ٤١٠) والبغوي في شرح السنة برقم (٨٤ - ٨٥).

(٢) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٢٨٦٥) وأحمد في المستد (٤/١٦٢، ٢٦٦).

فهذه المحبة هي المحبة الدينية، كحب الدين الذي هم عليه حُقًّا كان أو باطلًا، وكذلك محبة ما يعين على ذلك ويوصل إليه لأجل ذلك، فهي أيضًا محبة دينية.

وليس المقصود بالدين الحق مجرد المصلحة الدنيوية من إقامة العدل بين الناس في الأمور الدنيوية، كما يقوله طوائف من المتكلفة في مقصود التواميس والنبوات: أن المراد بها مجرد وضع ما يحتاج إليه معاشهم في الدنيا من القانون العدلي الذي ينتظم به معاشهم، لكن هذا قد يكون المقصود في أديان من لم يؤمن بالله ورسوله من أتباع الملوك المتكلفة ونحوهم، مثل: قوم نوح، ونمرود، وجنكىزخان وغيرهم.

فإإن كل طائفة من بني آدم محتاجون إلى التزام واجبات، وترك محَرَّمات، يقوم بها معاشهم وحياتهم الدنيوية، وربما جعلوا مع ذلك ما به يستولون به على غيرهم من الأصناف ويقهرونه، كفعل الملوك الظالمين مثل جنكىزخان.

فإذا لم يكن مقصود الدين والناموس الموضوع إلا جلب المنفعة في الحياة الدنيا، ودفع المضرة فيها، فليس لهؤلاء في الآخرة من خلاق، ثم إن كان مع ذلك جعلوه ليستولوا به على غيرهم من بني آدم ويقهرونهم، كفعل فرعون وجنكىزخان ونحوهما، فهوئلاء من أعظم الناس عذاباً في الآخرة.

كما قال تعالى: ﴿أَتَلُوا عَلَيْكُم مِّنْ نَبِيٍّ مُّوسَى وَفَرْعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْمِ رَّوْمَوْنَ إِنَّ فَرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شَيْعَةً بَشَّارَفُهُمْ بِذَيْرَعَةٍ يُذَيْرُّ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَخْنِي، نِسَاءَهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوكِنَّ مِنَ الْمُفْسِدِينَ﴾ [القصص: ٣ - ٤].

وقد قص الله سبحانه قصة فرعون في غير موضع من القرآن، وكان هو وقومه على دين لهم من دين الملوك، كما قال تعالى في قصة يوسف: ﴿مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ الْمَلَكِ إِلَّا أَن يَشَاهِدَ اللَّهُ﴾ [يوسف: ٧٦] وهذا الملك كان فرعون يوسف، وكان قبل فرعون موسى. وفرعون اسم لمن يملك مصر من القبط، وهو اسم جنس كفيصر وكسرى والنجاشي ونحو ذلك.

وهوئلاء المتكلفة الصابئة المبدعة من المشائين، ومن سلك مسلكهم من المتسبسين إلى الملل في المسلمين واليهود والنصارى، يجعلون الشرائع والتوصيات والديانات من هذا الجنس، لوضع قانون تتم به مصلحة الحياة الدنيا، ولهذا لا

يأمرنون فيها بالتوحيد، وهو عبادة الله وحده، ولا بالعمل للدار الآخرة، ولا ينهون فيها عن الشرك، بل يأمرنون فيها بالعدل والصدق والوفاء بالعهد، ونحو ذلك من الأمور التي لا تتم مصلحة الحياة الدنيا إلا بها، ويشرعنون التأله للمخلصين والمرشكيين.

وقد تكلمت على أقسام الديانات في غير هذا الموضع، وبينت الطبيعي، والمملوي، والشرعوي، وإنما جاء ذكر هذا هنا مطرداً.

ولهذا يقيمون النوميس بأنواع من الحيل والسحر والطلسمات، كما وضعوه في كتب ذلك، يقولون في بعض الطبلسم: هذا يصلح لوضع النوميس، كما تواصت القرامطة والباطنية، وكما كان يفعله سحرة فرعون وغيرهم - وأثارهم موجودة بذلك إلى اليوم - وكما يفعله المشركون من الترك والهند في بلادهم.

والمنفلسبة الصابئة تجعل ذلك جنساً لما بعثت به الرسل من الآيات، و يجعلون موسى والسحرة والذين عارضوه من جنس واحد.

وهؤلاء كما قال تعالى فيهم: ﴿وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمِنْ أَشْرَرِنَا مَا لَمْ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلْقِنَا﴾ [البقرة: ١٠٢] هم مcroftون بأن منفعة ذلك لا تكون في الآخرة، وإنما يرجون منفعته في الدنيا، وإن كان فيه بلوغ بعض الأعراض من رئاسة أو شهوة.

فهو كما قال الله تعالى: ﴿وَيَتَّمَمُونَ مَا يَصْرِفُونَ وَلَا يَنْفَعُونَ﴾ [البقرة: ١٠٢] إذ ما فيه من المضر يربو على ما فيه من الخير. قال الله تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ ظَاهِرًا وَأَنَّهُمْ لِمَنْ يَنْهَا لَمْ يَنْهَا لَوْ كَانُوا يَتَّمَمُونَ﴾ [البقرة: ١٠٣]، ولهذا كان ما نهى عنه من هذا الجنس إنما هو لكون الضرر فيه أغلب من المنفعة، فأما ما ينفع الناس فلم ينه الله عنه.

ولهذا لما عرض على النبي ﷺ الرقى قال: «من استطاع أن ينفع أخيه فليفعل»<sup>(١)</sup> وقال: «لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك»<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٢١٩٩) وابن ماجه في سننه برقم (٣٥١٥) وأحمد في المسند (٣٠٢/٣، ٣٣٤، ٣٨٢، ٣٩٣).

(٢) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٢٢٠٠) وأبو داود في سننه برقم (٣٨٨٦).

وذكر البخاري في صحيحه في استخراج السحر عن قتادة قال: قلت لسعيد ابن المسيب: رجل به طب أو يؤخذ عن امرأته: أَيْحَلُّ عَنْهُ أَوْ يُنَشِّرُ؟ قال: لا بأس به، إنما يريدون به الإصلاح، فاما ما ينفع الناس فلم ينه عنه<sup>(١)</sup>.

## فصل

وإذا كان الحب أصل كل عمل من حق وباطل، وهو أصل الأعمال الدينية وغيرها، وأصل الأعمال الدينية حب الله ورسوله، كما أن أصل الأقوال الدينية تصديق الله ورسوله، فالتصديق بالمحبة هو أصل الإيمان، وهو قول وعمل، كما قد يُئْنَ في غير هذا الموضوع.

ومعلوم أن قوة المحبة لكل محبوب يتفاوت الناس فيها تفاوتاً عظيماً، ويتفاوت حال الشخص الواحد في محبة الشيء الواحد، بحيث يقوى الحب تارة ويضعف تارة، بل قد يتبدل أقوى [الحب] بأقوى البعض وبالعكس.

قال تعالى: ﴿لَا تَنْجِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوُّكُمْ أُولَئِكَ تُلْقَنَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا إِمَّا جَاءُوكُم مِّنَ الْعَقْدِ﴾ إلى قوله: ﴿قَدْ كَانَ لَكُمْ أُشْوَّهٌ حَسَنَةٌ فِي إِيمَانِهِمْ وَالَّذِينَ مَعَهُمْ إِذْ قَاتَلُوكُمْ لَقُومُهُمْ إِنَّا بِرَبِّكُمْ وَمَنِّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرُنَا بِكُمْ وَدَمَّا يَبْتَلِيَنَا وَبِتَكُمْ الْمَعْدَةُ وَالْبَغْضَةُ أَبْدَاهُ حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَتَحْذَهُ﴾ [المتحنة: ٤ - ١]، وإبراهيم هو إمام الحنفاء الذين يحبهم الله ويحبونه، وهو خليل الله.

وقال تعالى: ﴿أَفَرَءَيْتُمْ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿٧٥﴾ أَنْتُمْ وَمَا بَأْزَكُمُ الْأَقْدَمُونَ ﴿٧٦﴾ فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِّي إِلَّا رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴿٧٧﴾﴾ [الشعراء: ٧٥ - ٧٧].

وقال تعالى أيضاً: ﴿لَا أُحِبُّ الْأَفْلَقَ﴾ [الأنعام: ٧٦] وقال بعد ذلك: ﴿إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِي إِلَيْذِي نَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ حَيْفَا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشَرِّكِينَ ﴿٧٨﴾﴾ [الأنعام: ٧٩].

وقد قال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَنْجِذِبُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّهُمْ كَعُبَّ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَأْمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِّلَّهِ﴾ [البقرة: ١٦٥].

(١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الطب/باب ٤٩ معلقاً (١٠/٢٣٢ فتح الباري).

ولا ريب أن محبة المؤمنين لربهم أعظم المحبات، وكذلك محبة الله لهم هي محبة عظيمة جداً، كما في صحيح البخاري عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «يقول الله تعالى: من عادى لي ولئاً فقد بارزني بالمحاربة، وما تقرب إلى عبدي بمثل أداء ما افترضت عليه، ولا يزال عبدي يتقرب إلىٰ بالنواقل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، فبقي يسمع، وبقي يبصر، وبقي يبطش، وبقي يمشي، ولشن سأله لأعطيته، ولشن استعاذه لأعيذه، وما ترددت عن شيء أنا فاعله تردد عن بعض نفس عبدي المؤمن، يكره الموت، وأكره مساعته، ولا بد له منه»<sup>(١)</sup>.

وقد تأول الجهمية - ومن اتبعهم من أهل الكلام - محبة الله لعبدة على أنها الإحسان إليه، فتكون من الأفعال.

وطائفة أخرى من الصفاتية قالوا: هي إرادة الإحسان، وربما قال كلاً من القولين بعض المتبسين إلى السنة من أصحاب الإمام أحمد وغيرهم.

وسلف الأمة وأنئمه السنة على إقرار المحبة على ما هي عليه.

وكذلك محبة العبد لربه يفسرها كثير من هؤلاء بأنها إرادة العبادة له، وإرادة التقرب إليه، لا يبتوئون أن العبد يحب الله.

وسلف الأمة، وأئمة السنة، ومشايخ المعرفة، وعامة أهل الإيمان: متفقون على خلاف قول هؤلاء المعطلة لأصل الدين، بل هم متفقون على أنه لا يكون شيء من أنواع المحبة أعظم من محبة العبد ربه.

كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَسْدُ جَبَّا لِلَّهِ﴾ [آل عمران: ١٦٥]، وقال تعالى: ﴿فَسَوْقَ يَأْنِ اللَّهُ يَقُولُ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ﴾ [المائدة: ٥٤]، وقال تعالى: ﴿فَقُلْ إِنْ كَانَ مَا بَأَبْأَلُوكُمْ وَإِبْنَازُكُمْ وَإِلْعَوْنَكُمْ وَأَذْجَكُمْ وَعَيْرَكُمْ وَأَمْوَالُ أَقْرَبِكُمْ وَأَتْخَدَكُمْ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسِكَنَ تَرْضُونَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرْبَصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَشْرُوفِهِ﴾ [التوبه: ٢٤]، فلم يرض [إلا] بأن يكون الله ورسوله أحب إليهم من الأهلين والأموال، حتى يكون الجهاد في سبيل الله الذي هو من كمال الإيمان.

(١) آخرجه البخاري في صحيحه برقم (٦٥٠٢) وابن حبان في صحيحه برقم (٣٤٧).

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ مَأْسَأُوا يَالَّهُ وَرَسُولَهُ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَحَنَّهُدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَفْسِهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ هُمُ الظَّاهِرُونَ﴾ [الحجرات: ١٥]، ولهذا وصف الله المحبين له الذين يحبهم هو بالجهاد، فقال تعالى: ﴿مَنْ يَرْتَدَّ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يُقْتَلُ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ بِمَا يَعْمَلُونَهُ أَذْلَلُهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعْزَلُهُ عَلَى الْكُفَّارِ إِنَّمَا يُنَهَا وَلَا يَنَافِعُ لَهُ زَوْجُهُ﴾ [المائدة: ٤٥].

وأما تنازع الناس في لفظ «العشق» فمن الناس من أهل التصوف والكلام وغيرهم من أطلق هذا اللفظ في حق الله، كما روى عبد الواحد بن زيد فيما يؤثره عن [أحد أنبياء] الله أنه قال: «عشقني وعشقته»<sup>(١)</sup>.

وقال هؤلاء: العشق هو المحبة الكاملة التامة، وأولي الناس بذلك هو الله، فإنه هو الذي يجب أن يحب أكمل محبة، وكذلك هو يحب عبده محبة كاملة.

ولو قيل: إن العشق هو منتهى المحبة أو أقصاها، أو نحو ذلك، فهذا المعنى حق من العبد، فإنه يجب ربه منتهى المحبة وأقصاها، والله يحب عبده، مثل إبراهيم ومحمد صلى الله عليهما وسلم تسلیماً، أقصى محبة تكون لعباده ومتهاها، وهو خليل الله.

كما ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «إن الله قد اتخذني خليلاً، كما اتخذ إبراهيم خليلاً»<sup>(٢)</sup>، وقال: «لو كنت متخدنا من أهل الأرض خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً، ولكن صاحبكم خليل الله»<sup>(٣)</sup>.

وذهب طوائف من أهل العلم والدين إلى إنكار ذلك في حق الله؛ ولا ريب أن هذا اللفظ ليس مأثوراً عن أئمة السلف.

والذين أنكروه لهم من جهة اللفظ مأخذان، ومن جهة المعنى مأخذان:  
أما من جهة اللفظ: فإن هذا اللفظ ليس مأثوراً عن السلف، وباب الأسماء

(١) أخرجه أبو تعيم في الحلية (٦/١٦٥) واستناده ضعيف جداً، فيه عبد الواحد بن زيد متrock، ومحمد بن الفضل بن عطية: كذبوه. كما أنه مرسل.

(٢) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٥٣٢) وابن حبان في صحيحه برقم (٦٤١٥).

(٣) انظر التخريج السابق.

والصفات يتبع فيها الألفاظ الشرعية، فلا نطلق [إلا] ما يرد به الأثر.  
والأولون يستدلون بمثل قول عبد الواحد بن زيد ونحوه.

وهؤلاء يقولون: هذا من الإسرائييليات التي لا يجوز الاعتماد عليها في شرعنا، فإن ثبوت مثل هذا الكلام عن الله لا يعلم إلا من جهة نبينا ﷺ، وذلك غير مأثور عنه، ونحن لا نصدق بما ينقل عن الأنبياء المتقدمين، إلا أن يكون عندنا ما يصدقه، كما لا نكذب إلا بما نعلم أنه كذب، وقد قال النبي ﷺ: «إذا حدثكم أهل الكتاب فلا تصدقواهم ولا تكذبواهم، فإما أن يحدثوكم بباطل فتصدقواه، وإما يحدثوكم بحق فنكذبواه»<sup>(١)</sup>، وهذا الوجه يقتضي الامتناع من الإطلاق، إلا [عند] الجزم بتحريمه في جميع الشرائع.

المأخذ الثاني: أن المعروف من استعمال هذا اللفظ في اللغة إنما هو في محبة جنس النكاح، مثل حب الإنسان الآدمي مثله من يستمع به من امرأة أو صبي، فلا يكاد يستعمل هذا اللفظ في محبة الإنسان لولده وأقاربه ووطنه وماله ودينه وغير ذلك، ولا في محبته لآدمي لغير صورته، مثل محبة الآدمي لعلمه، ودينه، وشجاعته، وكرمه، وإحسانه، ونحو ذلك. بل المشهور من لفظ «العشق» هو محبة النكاح ومقدماته، فالعاشق يريد الاستمتاع بالنظر إلى المعشوق، وسماع كلامه أو مباشرته بالقبلة والحس والمعانقة أو الوطء، وإن كان كثير من العشاق لا يختار الوطء، بل يحب [تقبيل ومعانقة] موطئه، فهو يحب مقدمات الوطء. وكم من اشتغل بالوسيلة عن المقصود.

ثم لفظ «العشق» قد يستعمل في غير ذلك، إما على سبيل التواطؤ، فيكون حقيقة في القدر المشترك، وإما على سبيل المجاز.

لكن استعماله في محبة الله إما أن يفهم أو يوهم المعنى الفاسد، وهو أن الله يحب ويحب، كما تحب صور الآدميين التي تستمتع بمعاشرتها ووطئها، وكما تحب الحور العين التي في الجنة.

---

(١) أخرجه أبو داود في سننه برقم (٣٦٤٤) وأحمد في المسند (١٣٦/٤) وابن حبان في صحيحه برقم (٦٢٥٧) وضعفه العلامة اللبناني رحمة الله في ضعيف سنن أبي داود برقم (٧٨٦) وفي الضعيفة برقم (١٩٩١).

وهذا المعنى من أعظم الكفر، وإن كان قد بلغ إلى هذا الكفر الاتحادية، الذين يقولون: «إنه عين الموجودات»، ويقولون: «ما نكح سوى نفسه، وهو الناكح والمنكوح».

وكذلك الذين يقولون بالحلول العام، والذين يقولون بالاتحاد في صور معينة، أو بحلوله فيها، كما ي قوله الغالية من النصارى والرافضة وغالبية النساك، فإن هؤلاء يصفونه بما يوصف به البشر من النكاح، تعالى الله عَمَّا يقول الظالمون علواً كبيراً، هو الأحد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد. ومن هؤلاء من يعشق الصور الجميلة، ويزعم أنه يتجلى فيها، وأنه إنما يحب مظاهر جماله، وقد بسطنا الكلام في كفرهم وضلالهم في غير هذا الموضوع، فمن زعم أن الله يحب أو يعشق وأشار إلى هذا المعنى، فهو أعظم كفراً من اليهود والنصارى.

وأما المأخذ المعنوي: فهو أن العشق: هل هو فساد في الحب والإرادة، أو فساد في الإدراك والمعرفة؟ قيل: إن العشق هو الإفراط في الحب حتى يزيد على القصد الواجب، فإذا أفرط كان مذموماً فاسداً، مفسداً للقلب والجسم، كما قال تعالى: «**فَيَطْمَعُ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ**» [الأحزاب: ٣٢]، فمن صار [مُفْرِطاً صار مريضاً]، كالإفراط في الغضب والإفراط في الفرح وفي الحزن.

وهذا الإفراط قد يكون في محبة الإنسان لصورته، وقد يكون في محبته لغير ذلك، كالإفراط في حب الأهل والمال، والإفراط في الأكل والشرب وسائر أحوال الإنسان، وهذا المعنى ممتنع في حق الله من الجهتين، فإن الله لا يحب محبة زيادة على العدل، ومحبة عباده المؤمنين له ليس لها حد تنتهي إليه، حتى تكون الزيادة إفراطاً وإسرافاً ومجاوزة للقصد، بل الواجب أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما.

كما ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «ثلاث من كنَّ فيه وجد حلاوة الإيمان: من كان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، ومن كان يحب المرء لا يحبه إلا الله، ومن كان يكره أن يرجع في الكفر بعد إذ أنقذه منه كما يكره أن يلقى في النار» وفي رواية في الصحيح: «لا يجد عبد حلاوة الإيمان

حتى يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما... » إلى آخره<sup>(١)</sup>.

وقال: «والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين»<sup>(٢)</sup>.

وفي الصحيح أن عمر قال له: يا رسول الله والله لأنك أحب إلي من كل شيء إلا من نفسي، فقال: «لا يا عمر حتى أكون أحب إليك من نفسك»، قال: فلأنك أحب إلي من نفسي، قال: «الآن يا عمر»<sup>(٣)</sup>.

وقد تقدم دلالة القرآن على هذا الأصل بقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ كَانَ مَا يَأْكُمْ وَإِنَّكُمْ وَلِيَخْرُجُكُمْ وَلَذِكْرُكُمْ وَعَبَرَتْكُمْ وَأَنْتُمْ أَنْتَقْتُمُوهَا وَتَجَدَرَةً تَخْتَنُونَ كَسَادَهَا وَمَسِكُكُنْ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنْ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَصُوا حَتَّىٰ يَأْفَكَ اللَّهُ يَأْتِرُهُ﴾ [التوبه: ٢٤].

وقيل: إن العشق هو فساد في الإدراك والتخيل والمعرفة؛ فإن العاشق يخلي له المعشوق على خلاف ما هو به حتى يصيبه ما يصيبه من داء العشق، ولو أدركه على الوجه الصحيح لم يبلغ إلى حد العشق، وإن حصل له محبة وعلاقة.

ولهذا يقول الأطباء: العشق مرض وسواسي شبيه بالمالتحolia، فيجعلونه من الأمراض الدماغية التي تفسد التخيل كما يفسده المaltholia.

وإذا كان الأمر كذلك امتنع في حق الله من الجانبين، فإن الله بكل شيء عليم، وهو سميع بصير، مقدس منزلة عن نقص أو خلل في سمعه وبصره وعلمه. والمحبون له عباده المؤمنون الذين آمنوا به وعرفوه بما تعرّف به إليهم من أسمائه وأياته، وما قذفه في قلوبهم في أنوار معرفته، فليس محبتهم إيمان عن اعتقاد فاسد.

لكن قد يقال: إن كثيراً من يكون فيه نوع محبة الله، قد يكون معها اعتقاد فاسد، إذ الحب يستتبع الشعور، لا يستلزم صريح المعرفة، لا سيما من كان من

(٢) تقدم تخرجه.

(١) تقدم تخرجه.

(٣) تقدم تخرجه.

عقلاء المجانين، الذين عندهم محبة الله وتأله، وفيهم فساد عقل، فهولاء قد يصيب أحدهم ما يصيب العشاق في حق الله، ومعهم حب شديد، ونوع من الاعتقاد الفاسد.

وكثيراً ما يعتري أهل المحبة من السكر والفناء، أعظم ما يصيب السكران بالخمر، والسكران بالصور، كما قال تعالى في قوم لوط: ﴿إِنَّهُمْ لَنِي سَكَرَتِهِمْ بِعَمَّهُوْنَ﴾ [الحجر: ٧٢]، فالحب له سكر أعظم من سكر الشراب، كما قيل: سكران: سكر هوئي وسكر مدامة ومتى إفادة من به سكران ومعلوم أنه في حال السكر والفناء تنقص المعرفة والتمييز، ويضطرب العقل والعلم، فيحصل في ضمن ذلك من الاعتقادات والتخيلات الفاسدة، ما هو من جنس العشق الذي فيه فساد الاعتقاد.

وهؤلاء محمودون على ما معهم من محبة الله والأعمال الصالحة والإيمان به، وأما ما معهم من اعتقاد فاسد وعمل فاسد لم يشرعه الله ورسوله، فلا يحتمدون على ذلك، لكن إن كانوا مغلوبين على ذلك، بغير تفريط منهم ولا عدوان، كانوا معذورين، وإن كان ذلك لتفريطهم فيما أمروا به، وتعديهم حدود الله، فهم مذنبون في ذلك، مثل ما يصيب كثيراً من يهيج حبه عند سماع المكاء والتصدية والأشعار الغزلية، فتولد لهم أنواع من الاعتقادات والإرادات التي فيها الحق والباطل، وقد يغلب هذا تارة وهذا تارة.

باب محبة الله ضلل فيه فريقان من الناس: فريق من أهل النظر والكلام والمتسبين إلى العلم، جحدوها وكذبوا بحقيقةها.

وفريق من أهل التعبد والتصوف والزهد، أدخلوا فيها من الاعتقادات والإرادات الفاسدة ما ضاهوا بها المشركين.

فالأولون يشبهون المستكبرين، وهؤلاء يشبهون المشركين.

ولهذا يكون الأول في أشباه اليهود، ويكون الثاني في أشباه النصارى.

وقد أمرنا الله تعالى أن نقول: ﴿أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْقَيْمَ ① صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرَ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ⑦﴾ [الفاتحة: ٦ - ٧].

## فصل

ومن المعلوم أن كل محبة وبغضه فإنه يتبعها لذة وألم، ففي نيل المحبوب لذة، وفراقه يكون فيه ألم، وفي نيل المكره ألم، وفي العافية منه تكون فيه لذة، فاللذة تكون بعد إدراك المشتهى، والمحبة تدعو إلى إدراكه.

فالمحبة: العلة الفاعلة لإدراك الملائم المحبوب المشتهى، واللذة والسرور هي الغاية.

واللذات الموجودة في الدنيا ثلاثة أجناس: فجنس بالجسد تارة: كالأكل والنكاح ونحوهما مما يكون بإحساس الجسد، فإن [أنواع] المأكل والملبس يباشرها الجسد.

و[جنس] يكون مما يتخيله ويتوهمه بنفسه ونفس غيره، كالمدح له، والتعظيم له، والطاعة له، فإن ذلك لذذ محبوب له، كما أن فوات الأكل والشرب يؤلمه، وأكل ما يضره يؤلمه، وكذلك فوات الكرامة - بحيث لا يكون له قدر عند أحد ولا منزلة - يؤلمه، كما يؤلمه ترك الأكل والشرب، و يؤلمه الذهن والإهانة، كما يؤلمه الأكل والشرب الذي يضره.

فالمأكول والمنكوح هي أجساد تنال بالجسد، يتلذذ بوجودها، ويتألم بفقدتها وللحصول ما يضر منها، وأما الكرامة فهي في النفوس إذا كانت النفوس ملائمة له وموافقة له، بأن يعتقد فيه ما يسره ويوافقه بالمحبة والتعظيم، كان ذلك مما يوجب لذته، ولذته بإدراكه ذلك الملائم من الناس، ومدحهم المظهر لاعتقادهم، ومن طاعتهم وموافقتهم المظيرة لمحبتهم وتعظيمهم.

والجنس الثالث أن يكون ما يعلمه بقلبه وروحه وبعقله كذلك، كالتداءه بذكر الله، ومعرفته، ومعرفة الحق، وتآلمه بالجهل: إما البسيط، وهو عدم الكلام والذكر، وإما المركب وهو اعتقاد الباطل، كما يتآلم الجسد بعدم غذائه تارة، وبالتجذي بالمضار أخرى.

ذلك النفس تتآلم بعدم غذائها، وهو موافقة الناس وإكرامهم تارة، وبالتجذي بالضد، وهو مخالفتهم وإهانتهم، فكذلك القلب يتآلم بعدم غذائه، وهو العلم الحق وذكر الله تارة، والتجذي بالضد، وهو ذكر الباطل واعتقاده أخرى.

قال النبي ﷺ: «إن كل أحد يحب أن تؤتي مأدبته، وإن مأدبة الله هي  
القرآن»<sup>(١)</sup>.

وهذه اللذات الثلاث: اللذات الحسية، والوهمية، والعقلية. وقد علمت أن كل ما خلقه الله في الحي من قوى الإدراك والحركة فإنما خلقه لحكمة، وفي ذلك من جلب المنفعة للحي، ودفع المضرة عنه، ما هو من عظيم نعم الله عليه. والله سبحانه بعث الرسل لتكميل الفطرة وتقريرها، لا بتحويلها وتغييرها، وأنزل معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط، والله شرع من الدين ما فيه استعمال هذه القوى على وجه العدل والاعتدال، الذي فيه صلاح الدنيا والآخرة.

ومن المعلوم أن قوى الحركة في الجسد، التي هي حركات طبيعية، متى لم تكن على وجه الاعتدال، وإن فسد الجسد، وكذلك قوى الإدراك والحركة التي فيه وفي النفس متى لم تكن على وجه الاعتدال، وإن فسد الجسد، والحركة الطبيعية ليس فيها حس ولا إرادة، وهذه لا تكون عن حركة إرادية كما تقدم، لكن لا يكون ذلك في نفس المتحرك بطبيعة، كحركة الغذاء قبل أن يصرفه الخارج من السبيلين وغير ذلك.

والله سبحانه قد شرع من هذه اللذات ما فيه صلاح حال الإنسان في الدنيا، وجعل اللذة التامة بذلك في الدار الآخرة، كما أخبر الله بذلك على ألسن رسله بأنها هي دار القرار، وإليها تنتهي حركة العباد.

واللذة هي الغاية من الحركات الإرادية، فتكون الغاية من اللذات عند الغاية من الحركات، ولا يخالف ما يوجد في الوسيلة والطريق، فإن الموجود فيها من اللذات بقدر ما يعين على الوصول إلى المقصود التام، وكل لذة، وإن جلت، هي في نفسها مقصودة لنفسها، إذ المقصود لنفسه هو اللذة، لكن من اللذات ما يكون عوناً على ما هو أكثر منه أيضاً، فيكون مقصوداً لنفسه بقدرها، ويكون مقصوداً لغيره بقدر ذلك الغير، وهذا من تمام نعمة الله على عباده، وكل ما

---

(١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان برقم (٢٠١٢) وإسناده ضيف.

يتنعمون به، إذا استعملوه على وجه العدل الذي شرعه، أو صلهم به إلى ما هو أعظم نعمة منه.

ولذات الجنة أيضاً تضاعف وتتزايد كما يشاء الله تعالى، فإن الله يقول، كما ذكره النبي ﷺ في الحديث الصحيح: «أعددت لعبادِي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطط على قلب بشر»<sup>(١)</sup> وقد قال الله تعالى في كتابه: «فَلَا تَعْلَمُ نَقْشًا مَا أَخْفَى لَهُمْ مِنْ فَرَّةٍ أَعْيُنٍ» [السجدة: ١٧].

ولهذا بعث الله الرسل مبشرٍ ومتذرّين: مبشرٍ بنعمة الله التامة في جنته لمن أطاعهم، فاتبع الذكر الذي أنزل عليهم، واستعمل القسط الذي بعثوا به. ومنذرين بتعظيمهم عقاب الله لمن أعرض عن ذلك وعصاهم فكان من الظالمين.

قال تعالى: «أَهِبْطَا مِنْكُمْ جَيْعًا بَعْضُكُمْ لِيَعْصِي عَدُوًّا فَإِنَّمَا يَأْتِينَكُمْ مِنْ هُنَّا فَمَنْ أَتَيَّ هُنَّا فَلَا يَغْنِي لَوْلَا يَشْقَى ﴿٢٨﴾ وَمَنْ أَغْرَى عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكَةً وَخَشْرَةً يَوْمَ الْقِيَمَةِ أَعْمَى ﴿٢٩﴾» [طه: ١٢٣ - ١٢٤].

وقال تعالى: «فَمَنْ تَبَعَ هُنَّا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴿٣٨﴾ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِيَوْمِنَا أُزَيْدُكَ أَخْبَثُ أَنَّارًا هُمْ فِيهَا خَلِيلُونَ ﴿٣٩﴾» [القرآن: ٣٨ - ٣٩].

وقد غلطت المتكلّفة من الصابئة والمرشّكين ونحوهم، ومن حذا حذوهم من صنف في أصناف هذه اللذات، كالرازي وغيره في أمر هذه اللذات في الدنيا والآخرة، حتى جرّهم ذلك الغلط إلى الدين الفاسد في الدنيا بالاعتقادات الفاسدة، والعبادات والزهادات الفاسدة، وإلى التكذيب بحقيقة ما أخبر الله به على ألسن رسله من وعده ووعده، فصاروا تاركين لما ينفعهم من لذات الدنيا، معرضين عمّا خلقوا له من لذات الآخرة، ومعتاضين عن ذلك بأخذ ما يضرّهم مما يظنون أنه للذة في الدنيا، أو موصل للذلة في الدنيا، وهم في ذلك: «إِنَّمَا يَتَّيَّعُونَ إِلَّا الْفَلَنَ وَمَا تَهْوِي الْأَنْفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْمَدَّعَى» [التحم: ٢٣]، فجهلوا

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٣٢٤٤، ٤٧٧٩، ٤٧٨٠، ٧٤٩٨) ومسلم في صحيحه برقم (٢٨٢٤) والترمذى في سننه برقم (٣١٩٧) وابن ماجه في سننه برقم (٤٣٢٨) وأحمد في المسند (٣١٣/٢، ٤٦٦، ٤٩٥) والبغوي في شرح السنة بالأرقام (٤٣٧٠، ٤٣٧١، ٤٣٧٢).

المقاصد والوسائل، فكانوا ضالين يقصدون ما ينفعهم ويلذهم، وهم لا يعرفون عين مقصودهم ولا الطريق إليه، وصار عامتهم غواة منهنمكين في اللذات التي تضرهم.

والنصارى ضارعوهم في بعض ذلك حين كذبوا بكثير مما وعدوا به في الآخرة من اللذات، وضلوا بما ابتدعواه من العبادات، فكانوا ضالين، كما قال تعالى: ﴿وَلَا تَتَّبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلَّوْا مِنْ قَبْلٍ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلَّوْا عَنْ سَوَاءِ الْكِسْبِيلِ﴾ [المائدة: ٧٧]، ولهذا يغلب على عوامهم الغيّ واتباع شهوات الغيّ، إذ لم يحرموا عليهم شيئاً من المطاعم والمشارب.

وأما اليهود فهم أعلم بالمقصود وطريقه، لكنهم غواة قساة، مغضوب عليهم.

ويتبين ذلك بأصلين:

أحدهما أنهم اعتقدوا أن اللذات الحسية والوهمية ليست لذات في الحقيقة، وإنما هي دفع آلام، وربما حسّنوا العبارة فقالوا: ليس المقصود بها التنعم، وإنما المقصود بها دفع الألم، بخلاف اللذات العقلية الروحانية، فإنها هي اللذات فقط، وهي المقصودة لذاتها فقط، وعن هذا يدفعون أن تكون للنفوس بعد مفارقة الدنيا لذات حسية، أو وهمية، وإنما يكون لها لذات روحانية فقط.

ثم إن من دخل مع أهل الملل منهم وافق المؤمنين بإظهاره للإقرار بما جاءت به الرسل، وقال: إن ما أخبرت به الرسل من الوعيد والوعيد إنما هو أمثال مضروبة لتفهم العامة المعاد الروحاني، وما فيه من اللذة والألم الروحانيين، وربما يغرب بعضهم فأثبتت اللذات الخيالية، بناءً على أن النفوس يمكن أن يحصل لها من إشراق الأفلاك [عليها] ما يحصل لها به من اللذة ما هو من أعظم اللذات الخيالية، التي قد يقولون: هي أعظم من الحسية.

الأصل الثاني: أن اللذات العقلية التي أقرّوا بها لم تحصل لهم، ولم يعرفوا الطريق إليها، بل ظنوا أن ذلك إنما [هو] إدراك الوجود المطلق بأنواعه وأحكامه، وطلبو اللذة العقلية في الدنيا بما هو من هذا النمط من الأمور العقلية، وتكلموا في الإلهيات بكلام حقه قليل وباطله كثير، فكانوا طالبين للذة

العقلية التي أثبتوها بالأغذية الفاسدة التي تضر وتؤلم، أكثر من طلبها بالأغذية النافعة، بل كانوا فاقدين لغذائها الذي لا صلاح لها إلا به، وهو إخلاص الدين لله، بعبادته وحده لا شريك له، فإن هذا هو خاصية النفس التي خلقت له، لا تصلح [إلا] به، ولا تفسد فساداً مطلقاً مع وجوده قط، بل من بات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة.

كما ثبت ذلك في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال من وجوه متعددة - من حديث عثمان بن عفان، وأبي ذر، ومعاذ بن جبل، وأبي هريرة، وعتبان بن مالك، وعبادة بن الصامت، وغيرهم -: ولا يخلد في النار من أهل التوحيد أحد، بل يخرج من النار من كان في قلبه مثقال دينار من إيمان أو مثقال شعيرة من إيمان أو مثقال ذرة من إيمان<sup>(١)</sup>.

وقد تكلمت على رسالة المبدأ والمعاد التي صنفها أبو علي بن سينا، وزعم أن فيها من الأسرار المخزونة من فلسفتهم بما يناسب هذا مما ليس هذا موضعه، وبينت ما دخل عليهم من الجهل والكفر في ذلك من وجوه بينة من لغاتهم ومعارفهم التي يفهون بها، ويعلمون صحة ما عليه أهل الإيمان بالله ورسوله، وبطلان ما هم عليه مما يخالف ذلك من الحقيقة، وإن زعموا أنهم موافقون لأهل الإيمان.

نعم هم مؤمنون ببعض، وكافرون ببعض، كما قد بيّنت أيضاً مراتب ما معهم ومع غيرهم من الكفر والإيمان في غير هذا الموضع، وذكرت ما كفروا به مما خالفوا به الرسل، وما آمنوا به مما وافقهم [فيه].

فإن الله أمرنا بالعدل، وأمرنا أن نعدل بين الأمم، كما قال تعالى لرسوله: ﴿وَأَمْرَتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُم﴾ [الشورى: ١٥]، وقال تعالى: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَيَدَهُ فَبَعَثَ اللَّهُ أَنَّيْتُنَّ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنَّزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِيقَ لِيَخْكُمْ بَيْنَ النَّاسِينَ فِيمَا أَخْتَلَفُوا

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٤٤، ٤٤٧٦، ٧٤١٠، ٧٥١٦) ومسلم في صحيحه برقم (٣٢٣) والترمذى في سننه برقم (٢٥٩٣) والنسائي في سننه الكبرى (٣٦٤/٦) - (٣٦٥) وابن ماجه في سننه برقم (٤٣١٢) وأحمد في المسند (١١٦/٣) - (٢٤٤ - ٢٤٥) من حديث أنس رضي الله عنه.

**فِيهِ** [البقرة: ٢١٣]، وقال تعالى: **«وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْيَرَانَ لِقَوْمَ النَّاسِ**  
**إِلَيْهِ** [الحديد: ٢٥].

## فصل

وإذا كان أصل الإيمان العملي هو حب الله تعالى ورسوله ﷺ، وحب الله أصل التوحيد العملي، وهو أصل التأله، الذي هو عبادة الله وحده لا شريك له، فإن العبادة أصلها أكمل أنواع المحبة، مع أكمل أنواع الخضوع، وهذا هو الإسلام.

وأعظم الذنوب عند الله الشرك به، وهو سبحانه لا يغفر أن يُشرك به ويعذر ما دون ذلك لمن يشاء، والشرك: منه جليل ودقيق، وخفيف وجليل.

كما في الحديث: «الشرك في هذه الأمة أخفى من دبيب النمل». فقال أبو بكر رضي الله عنه: يا رسول الله: إذا كان أخفى من دبيب النمل فكيف تصنع به؟ - أو كما قال - فقال: «ألا أعلمك كلمة إذا قلتها نجوت من قليله وكثيره؟ قل: اللهم إني أعوذ بك أن أشرك بك وأنا أعلم، وأستغفر لك لما [لا] أعلم»<sup>(١)</sup>.

فمعلوم أن أصل الإشراك العملي بالله الإشراك في المحبة، قال تعالى:

**«وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَنْخُذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحْبِيَ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ** [البقرة: ١٦٥]، فأخبر أن من الناس من يشرك بالله، فيت忤د أنداداً يحبونهم كما يحبون الله، وأخبر أن الذين آمنوا أشد حباً لله من هؤلاء، والمؤمنون أشد حباً لله من هؤلاء لأندادهم والله، فإن هؤلاء أشركوا بالله في المحبة، فجعل المحبة مشتركة بينه وبين الأنداد، والمؤمنون أخلصوا دينهم للذي أصله المحبة لله، فلم يجعلوا الله عدلاً في المحبة، بل كان الله ورسوله أحب إليهم مما سواهما، ومحبة الرسول هي من محبة الله، وكذلك كل حب في الله، هو من الحب لله.

---

(١) أخرجه أبو يعلى في مسنده برقم (٥٨) وابن السنى في عمل اليوم والليلة برقم (٢٨٦) والبخاري في الأدب المفرد برقم (٧١٦) وصححه العلامة الألبانى رحمه الله في تخريجه للأدب المفرد (ص ٢٤٧).

كما في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال: «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان» وفي رواية في الصحيح: «لا يجد حلاوة الإيمان إلا من كان فيه ثلاث خصال: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا الله، وأن يكره أن يرجع في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه، كما يكره أن يلقى في النار»<sup>(١)</sup>.

ولهذا في الحديث: «من أحب الله، وأبغض الله، وأعطي الله، ومنع الله، فقد استكمل الإيمان»<sup>(٢)</sup> وفي الأثر: «ما تحاب رجلان في الله إلا كان أفضلاهما أشدهما حباً لصاحبه»<sup>(٣)</sup>. لأن هذه المحبة من محبة الله، وكل من كانت محبته الله أشد، كان أفضل.

وخيرخلق محمد رسول الله ﷺ، وخير البرية بعده إبراهيم، كما ثبت ذلك في الحديث الصحيح، وكل منها خليل الله.

والخلة تتضمن كمال المحبة ونهايتها، ولهذا لم يصلح الله شريك في الخلة، بل قال ﷺ في الحديث الصحيح: «لو كنت متخدناً من أهل الأرض خليلاً لاتخذت أباً بكر خليلاً، ولكن صاحبكم خليل الله»<sup>(٤)</sup> وفي لفظ: «أنا أبراً إلى كل خليل من خلاته»<sup>(٥)</sup>.

فمحبة ما يحبه الله من الأعيان والأعمال من تمام محبة الله، وهو الحب في الله والله، وإن كان كثير من الناس يغلط في معرفة كثير من ذلك أو وجوده، فيظن في أنواع من المحبة أنها محبة الله، ولا تكون الله، ويظن وجود المحبة الله في أمور، ولا تكون المحبة الله موجودة، بل قد يعتقد وجود المحبة الله وتكون معروفة، وقد يعتقد في بعض الحب أنه الله، ولا يكون الله، كما يعتقد وجود العلم أو العبادة أو غير ذلك من الصفات في بعض الأشخاص والأحوال، ولا

(١) تقدم تخريرجه.

(٢) تقدم تخريرجه.

(٣) أخرجه البخاري في الأدب المفرد برقم (٥٤٤) وابن حبان في صحيحه برقم (٥٦٦) وأبو يعلى في مستنه برقم (٣٤١٩) من حديث أنس رضي الله عنه، وصححه العلامة الألباني رحمه الله في تخريرجه للأدب المفرد (ص ١٨٧).

(٤) تقدم تخريرجه.

(٥) تقدم تخريرجه.

يكون ثابتاً، وقد يعتقد في كثير من الأعمال أنه معمول الله، ولا يكون الله.  
فمحبة ما يحبه الله من الأعمال الباطنة والظاهرة، وهي الواجبات  
والمستحبات: إذا أحببت الله كان ذلك من محبة الله، ولهذا يوجب ذلك محبة الله  
لعبده.

وكما في الحديث الصحيح عن الله تعالى: «من عادى لي ولئلا فقد بارزني  
بالمحاربة، وما تقرب إلى عبدي بمثل أداء ما افترضته عليه، ولا يزال عبدي  
يتقرب إلى بالنواقل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره  
الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، فيبي يسمع، وبي  
يبصر، وبي يبطش، وبي يمشي، ولئن سألني لأعطيه، ولئن استعاذني لأعيذه،  
وما ترددت عن شيء أنا فاعله تردد عن قبض نفس عبدي المؤمن، يكره  
الموت، وأكره مساعته، ولا بد له منه»<sup>(١)</sup>.

وكذلك محبة كلام الله وأسمائه وصفاته، كما في الحديث الصحيح: في  
الذى كان يصلى بأصحابه فيقرأ: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾ [الإخلاص: ١]: إما أن  
يقرأها وحدها، أو يقرأ بها مع سورة أخرى. فأخبروا بذلك النبي ﷺ، فقال:  
«سلوه: لم يفعل ذلك؟» فقال: لأنني أحبها، فقال: «إن حبك [إياها] أدخلك  
الجنة»<sup>(٢)</sup>.

وكذلك محبة ملائكة الله وأنبيائه وعباده الصالحين، كما كان عبد الله بن عمر  
يدعو بالمواقف في حجه فيقول: «اللهم اجعلني أحبك، وأحب ملائكتك، وأنبياءك  
وعبادك الصالحين، اللهم حبني إليك وإلى ملائكتك وأنبيائك وعبادك الصالحين».

بل محبة الله مستلزمة لمحبة ما يحبه من الواجبات كما قال تعالى: ﴿قُلْ إِن  
كُنْتُ تُعْبُدُونَ اللَّهَ فَأَتَيْتُمْنِي مَيْحَبَّكُمْ اللَّهَ وَيَقِيرُ لَكُمْ ذُوبَكُمْ﴾ [آل عمران: ٣١]، فإن اتباع  
رسوله هو من أعظم ما أوجبه الله تعالى على عباده وأحبه، وهو سبحانه أعظم  
شيء بغضاً لمن لم يتبع رسوله. فمن كان صادقاً في دعوى محبة الله اتبع رسوله

(١) تقدم تخریجه.

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٧٣٧٥) ومسلم في صحيحه برقم (٨١٣) والنسائي في  
عمل اليوم والليلة برقم (٧٠٣) وابن حبان في صحيحه برقم (٧٩٣).

لا محالة، وكان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما.

والذنوب تنقص من محبة الله تعالى بقدر ذلك، لكن لا تزيل المحبة الله ورسوله إذا كانت ثابتة في القلب، ولم تكن الذنوب عن نفاق. كما في صحيح البخاري عن عمر بن الخطاب: حديث حمار الذي كان يشرب الخمر، وكان النبي ﷺ يقيم عليه الحد، فلما كثر ذلك منه لعنه رجل، فقال النبي ﷺ: «لا تلعنه، فإنه يحب الله ورسوله»<sup>(١)</sup>. وفيه دلالة على أننا منهون عن لعنة أحد بعينه، وإن كان مذنبًا، إذا كان يحب الله ورسوله.

فكم أن المحبة الواجبة تستلزم لفعل الواجبات، وكمال المحبة المستحبة تستلزم لكمال فعل المستحبات، والمعاصي تنقض المحبة، وهذا معنى قول الشبلي لما سئل عن المحبة، فقال: ما غنت به جارية فلان:

تعصي الإله وأنت تزعم حبه      هذا محال في القياس شنيع  
لو كان حبك صادقاً لأطعنه      إن المحب لمن أحب مطيع  
وهذا كقوله ﷺ: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق  
حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن»<sup>(٢)</sup> وقد تكلمنا  
على هذا في غير هذا الموضوع.

والمقصود هنا أن نفرق بين الحب في الله والله، الذي هو داخل في محبة الله، وهو من محبته، وبين الحب لغير الله الذي فيه شرك في المحبة لله، كما قال تعالى: «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَعَذَّرُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُجْهِهُمْ كَعْبَةَ اللَّهِ» [البقرة: ١٦٥]، فإن هؤلاء يشركون بربهم في الحب، عادلون به، جاعلون له أنداداً، وأولئك أخلصوا دينهم لله، فكان حبهم الذي هو أصل دينهم كله لله، وهذا هو الذي بعث الله به الرسل، وأنزل به الكتب، وأمر بالجهاد عليه.

(١) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٦٧٨٠).

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٤٤٧٥، ٥٥٧٨، ٦٧٧٢، ٦٨١٠) ومسلم في صحيحه برقم (٥٧) وأبو داود في سننه برقم (٤٦٨٩) والترمذى في سننه برقم (٢٦٢٥) والنسائي في سننه (٦٤ - ٦٥) وأبي ماجة في سننه برقم (٣٩٣٦) وأحمد في المسند (٢٤٣/٢، ٣١٧، ٣٧٦، ٣٨٦).

كما قال تعالى: ﴿وَقَاتَلُوكُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونُ فِتْنَةٌ وَيُكَوَّنُ الَّذِينَ يَلِدُونَ لَهُ﴾ [البقرة: ۱۹۳] وقال تعالى: ﴿فَقُلْ إِنْ كَانَ مَا يَأْكُلُونَ وَابْنَ آذِنِكُمْ وَإِخْرَانِكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَنْوَاعُ أَقْرَافَنُوكُمْ وَرَجِيلَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسْكُنُ تَرَضُونَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَرَسُولُهُ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا﴾ [التوبه: ۲۴].

وقد علم أن محبة المؤمنين لربهم أشد من محبة هؤلاء المشركين لربهم ولأندادهم، ثم إن اتخاذ الأنداد هو من أعظم الذنوب، كما في الصحيح عن عبد الله بن مسعود قال: قلت يا رسول الله أي الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل الله ندًا وهو خلقك». قلت: ثم أي؟ قال: «ثم أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك». قلت: ثم أي؟ قال: «ثم أن تزاني بحليلة جارك»، فأنزل الله تصدق ذلك: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا مَآخِرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِيقَ وَلَا يَرْتَبُونَ﴾ [الفرقان: ٦٨]<sup>(١)</sup>، فدعاء إله آخر مع الله هو اتخاذ ندًّا من دون الله، يحبه كحب الله، إذ أصل العبادة المحبة.

والمحبة وإن كانت جنساً تحته أنواع، فالمحبوبات المعظمة لغير الله قد أثبت الشارع فيها اسم التعبد، كقوله ﷺ في الحديث الصحيح: «تعس عبد الدرهم، تعس عبد الدينار، تعس عبد القطيفة، تعس عبد الخميصة، تعس وانتكس، وإذا شيك فلا انتقش، إن أبغضني رضي، وإن مُنْعَ سخط»<sup>(٢)</sup>.

فسمى هؤلاء الأربع [الذين] إن أعطوا رضوا، وإن منعوا سخطوا - لأنها محبتهم ومرادهم - عباداً لها، حيث قال: عبد الدرهم، عبد الدينار، عبد القطيفة، عبد الخميسة.

فإذا كان الإنسان مشغوفاً بمحبة بعض المخلوقات لغير الله، الذي يرضيه

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٤٤٧٧، ٦٠٠١، ٦٨١١، ٦٨٦١، ٧٥٢٠) ومسلم في صحيحه برقم (٨٦) وأبو داود في سنته برقم (٢٣١٠) والترمذى في سنته برقم (٣١٨٣، ٣١٨٢) والنسائى في سنته (٧/٨٩ - ٩٠) وأحمد في المسند (١/٣٨٠، ٤٣١، ٤٣٤، ٤٦٢) والبغوى في شرح السنة برقم (٤٢).

(٢) آخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٢٨٨٦، ٢٨٨٧، ٦٤٣٥) وابن ماجه في سنته برقم (٤١٣٥) والبغوي في شرح السنة برقم (٤٠٥٩).

وجوده، ويُسخنه عدمه - كان فيه من التعبيد بقدر ذلك، ولهذا يجعلون العشق مراتب مثل: العلاقة، ثم الصباية، ثم الغرام، ويجعلون آخره التتيم: والتتيم: التعبيد، وتيم الله: هو عبد الله، فيصير العاشق لبعض الصور عبداً لمعشوقة.

والله سبحانه إنما ذكر هذا العشق في القرآن عن المشركين، فإن العزيز وامرأنه وأهل مصر كانوا مشركين، كما قال لهم يوسف عليه الصلاة والسلام: ﴿إِنِّي تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَفَرُونَ ﴾١٧﴾ وَأَبَعَثْتُ مِلَّةَ مَابَاءَيَهُ إِبْرَاهِيمَ وَلَاسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَاتَ لَنَا أَنْ شَرِكَ بِاللَّهِ مِنْ شَيْءٍ فَذَلِكَ مِنْ فَضْلِ اللَّهِ عَلَيْنَا وَلَكُلَّ النَّاسِ وَلَكُنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿١٨﴾ يَصَدِّحُونَ السَّجْنَ مَأْرِبَاتٍ مُتَغَرِّبُونَ حَيْثُ أَمَّ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴿١٩﴾ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوَبِيَّ إِلَّا أَسْنَاءٌ سَيَتَشَوَّهُ أَسْنُهُ وَمَابَأْوُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرٌ إِلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ الَّذِينَ الْقَيْمِنُ وَلَكُنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿٢٠﴾ [يوسف: ٣٧ - ٤٠].

وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبْلِ إِبْرَاهِيمَ فَمَا زَلْمَتُ فِي شَكِّ يَمَّا جَاءَكُمْ يَهْدِي هُنَّ حَقٌّ إِذَا هَلَكَ فَلَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا كَذَلِكَ يُهْضِلُ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ ﴿٢١﴾ الَّذِينَ يُجْحِلُونَ فِي هَمَّتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَهُمْ كَبِيرٌ مَقْتَنًا عِنْدَ اللَّهِ وَعِنْدَ الَّذِينَ مَامُوا كَذَلِكَ يَطْبِعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَارٍ ﴿٢٢﴾ [غافر: ٣٤ - ٣٥].

وقال تعالى: ﴿وَقَالَ نَسْوَةٌ فِي الْمَدِينَةِ أَمْرَاتُ الْعَزِيزِ تُرْوِدُ فَنَّهَا عَنْ نَفْسِهِ فَدَشَّفَهَا جَبًا إِنَّا لَنَرَبَّهَا فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿٢٣﴾ [يوسف: ٣٠].

وأما يوسف عليه السلام فإن الله ذكر أنه عصمه بخلاصه الدين الله، وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ هَمَتْ بِهِ وَهُمْ بِهَا لَوْلَا أَنْ رَبَّا بِرَهْنَ رَبِّهِ كَذَلِكَ لِتَصْرِفَ عَنْهُ أَسْوَةً وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴿٢٤﴾﴾ [يوسف: ٢٤]، فأخبر سبحانه أنه صرف عنهسوء والفحشاء، ومن السوء عشقها ومحبتها، ومن الفحشاء الزنا، وقد يزني بفرجه من لا يكون عاشقاً، وقد يعشق من لا يزني بفرجه، والزنا بالفرج أعظم من الإلمام بصغيرة كنظرة وقبلة.

وأما الإصرار على العشق ولوازمه من النظر ونحوه، فقد يكون أعظم من الزنا الواحد بشيء كثير، والمخلصون يصرف الله عنهم السوء والفحشاء، ويوسف عليه السلام كان من المخلصين، حيث كان يعبد الله، لا يشرك به شيئاً، حيث

توكل على الله، واستعن به، كما قال تعالى: ﴿وَإِلَّا تَصْرِفَ عَنِّي كَيْدُهُنَّ أَضْبَطَ إِلَيْهِنَّ وَأَكُنْ مِنَ الْمُجْهَلِينَ ﴾ ﴿٢٣﴾ فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدُهُنَّ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ ﴿٢٤﴾ [يوسف: ٣٣ - ٣٤].

وهذا تحقيق قوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَلَا سَتُؤْذَنُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الْأَجِيرِ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَنٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ ﴿٢٥﴾ إِنَّمَا سُلْطَنُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّنَهُ وَالَّذِينَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ ﴿٢٦﴾ [النحل: ٩٨ - ١٠٠]، فأخبر سبحانه أن المتكلين على الله ليس للشيطان عليهم سلطان، وإنما سلطانه على المتولين له، والمتولي من الولاية، وأصله المحبة والموافقة، كما أن العداوة أصلها البغض والمخالفة، فالمتولون له هم الذين يحبون ما يحبه الشيطان ويوافقه، فهم مشركون به حيث أطاعوه وعبدوه بامثال أمره، كما قال تعالى: ﴿أَلَّا أَغْهَدَ إِلَيْكُمْ يَتَبَقَّى مَادَمَ أَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَنَ إِنَّهُ لَكُلُّ عَدُوٍّ مُّبِينٌ ﴾ ﴿٢٧﴾ وَإِنْ أَغْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ ﴾ ﴿٢٨﴾ [يس: ٦١ - ٦٢].

والشياطين شياطين الإنس والجن، والعبادة فيها الرغبة والرهبة. قال تعالى: ﴿مَا مَنَعَكُمْ أَنْ تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ يِدَّيِ أَشْكَدَتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ ﴿٢٩﴾ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ تَأْرِي وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴾ ﴿٣٠﴾ قَالَ فَأَخْرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴾ ﴿٣١﴾ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِنَّ يَوْمَ الْوَقْتِ الَّذِينَ ﴾ ﴿٣٢﴾ قَالَ رَبِّي فَأَنْظُرْنِي إِلَى يَوْمِ يَعْشُونَ ﴾ ﴿٣٣﴾ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ ﴾ ﴿٣٤﴾ إِنَّ يَوْمَ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ ﴿٣٥﴾ قَالَ فَعِزِّزْنِي لَأَغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ﴿٣٦﴾ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ﴿٣٧﴾ وَالْحَقَّ أَقْوَلُ ﴾ ﴿٣٨﴾ لَا يَلِلَّانَ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمَنْ يَعْكُمْ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ﴿٣٩﴾ [ص: ٧٥ - ٨٥].

فأقسم الشيطان ﴿لَأَغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ﴿٤٠﴾ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ﴿٤١﴾ .

وقد أخبر الله أنه ليس له سلطان على هؤلاء، فقال في الحجر: ﴿فَأَخْرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴾ ﴿٤٢﴾ وَإِنَّ عَلَيْكَ اللَّعْنَةَ إِنَّ يَوْمَ الَّذِينَ ﴾ ﴿٤٣﴾ [الحجر: ٣٤ - ٣٥]، ﴿فَقَالَ رَبِّي إِمَّا أَغْوَيْتَنِي لَأُرْتِنَّ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَلَأَغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ﴿٤٤﴾ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ﴿٤٥﴾ [الحجر: ٣٩ - ٤٠] قال تعالى: ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنٌ إِلَّا مِنْ أَبْنَكَ مِنَ النَّاَوِيِنَ ﴾ ﴿٤٦﴾ [الحجر: ٤٢].

وقوله: ﴿إِلَّا مِنْ أَبْنَكَ مِنَ النَّاَوِيِنَ﴾ استثناء منقطع في أقوى القولين، إذ العباد هم العابدون، لا المعبودون، كما قال تعالى: ﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَتَشَوَّنُ عَلَى الْأَرْضِ هُوَنَاهُ﴾ [الفرقان: ٦٣].

وقال تعالى: ﴿عَنَّا يَشَرِّبُ هَا عَبَادُ اللَّهِ يُمْجِرُونَهَا تَقْبِيرًا﴾ [الإنسان: ٦].

وقال تعالى: ﴿الْأَخْلَاءَ يَوْمَئِنَ بِعَصْمَهُ لِيَعْتِضَ عَدُوًّا إِلَّا الْمُتَفَقِّهُكَ يَعْبَادُ لَا حَوْفٌ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلَا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ﴾ [١٧] الَّذِينَ آمَنُوا بِغَايَتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ [١٨] [الزخرف: ٦٩ - ٧٠].

وقال تعالى: ﴿وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ﴾ [الجن: ١٩].

وقال تعالى: ﴿سَبِّحْنَاهُ الَّذِي أَسْرَى يَعْبَدُوهُ لَيَلَّا﴾ [الإسراء: ١].

وقال تعالى: ﴿وَذَكْرُ عِيدَنَا إِنَّهُمْ وَإِسْحَاقَ وَيَقْوِبَ أُولَى الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ﴾ [٤٥] [٥٠] [ص: ٤٥].

وإذا كان عباد الله المخلصون ليس لهم سلطان، وأن سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون، وقد أقسم أن يغويهم إلا عباد الله المخلصين، وأخبر الله أن سلطانه ليس على عباد الله، بل على من اتبعه من الغاوين.

والغُيُّ: اتباع الأهواء والشهوات، وأصل ذلك أن الحب لغير الله كحب الأنداد، وذلك هو الشرك، قال الله تعالى فيه: ﴿إِنَّمَا سُلطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّنَهُ وَالَّذِينَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ﴾ [١٠٠] [النحل: ١٠٠]، فبين أن صاحب الإخلاص، ما دام صادقاً في إخلاصه، فإنه يعتصم من هذا الغي وهذا الشرك، وإن الغي هو يضعف الإخلاص، ويقوي هوا الشرك.

فاصحاب العشق، الذي يحبه الشيطان، فيهم من تولى الشيطان، والإشراك به بقدر ذلك، لما فاتهم من إخلاص المحبة لله، والإشراك بينه وبين غيره في المحبة، حتى يكون فيه نصيب من اتخاذ الأنداد، وحتى يصيروا عبيداً لذلك المعشوق، فيفنون فيه ويصرحون بأنّا عبيد له، فيوجد في هذا الحب والهوى، واقتراف ما يبغضه الله، وما حرّمه من الفواحش ما ظهر منها وما بطن، والإثم والبغى بغير الحق، وأن يشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً، وأن يقولوا على الله ما لا يعلمون، في يوجد فيه من الشرك الأكبر والأصغر، ومن قتل النفوس بغير حق، ومن الزنا، ومن الكذب، ومن أكل المال بالباطل، إلى غير ذلك ما ينتظم هذه الأصناف التي يكرهها الله تعالى، لأن أصله أن يكون حبه كحب الله، وهو

من ترك إخلاص المحبة، ومن الإشراك بينه وبين غيره، أو من جعل المحبة لغير الله، فإذا عمل موجب ذلك، كان ذلك هو اتباع الهوى بغير هدى من الله.

وفي الأثر: «ما تحت أديم السماء إلهٌ يعبد أعظم عند الله من هو متبع»<sup>(١)</sup>.

قال تعالى: ﴿أَرَيْتَ مَنِ اخْتَدَ إِلَهٌ هَوَنَهُ أَفَإِنَّ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا أَمْ تَحْسَبَ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَقُولُونَ إِنَّهُمْ إِلَّا كَاذَابُونَ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَيِّلًا﴾ [الفرقان: ٤٣ - ٤٤].

ولهذا لا يبتلى بهذا العشق إلا من فيه نوع شرك في الدين، وضعف إخلاص الله، وسبب هذا ما ذكره بعضهم فقال: إنه ليس شيء من المحبوبات يستوعب محبة القلب إلا محبة الله أو محبة بشر مثلك.

أما محبة الله فهي التي خلق لها العباد، وهي سعادتهم، وقد تكلمنا عليها في غير هذا الموضوع.

وأما البشر المتماثل، من ذكر أو أنثى، فإن فيه من المشاكلة والمناسبة ما يوجب أن يكون لكل شيء من الحب نصيب من المحبوب يستوعبه حبه، ولهذا لا يعرف لشيء من المحبوبات التي تحب لغير الله من الاستيعاب ما يعرف لذلك، حتى يزيل العقل، ويفقد الإدراك، ويوجب انقطاع الإرادة لغير ذلك المحبوب، ويوجب مرض الموت، وإنما يعرض هذا كله لضعف ما في القلب من حب الله وإخلاص الدين له، عبادةً واستعاناً، فيكون فيه من الشرك ما يسلط الشيطان عليه، حتى يغويه بهذا الغي، الذي فيه من تولي الشيطان والإشراك به، ما يتسلط به الشيطان.

ولهذا قد يطيع هذا المحب لغير الله محبوبه أكثر مما يطيع الله، حتى يطلب القتل في سبيله، كما يختار المؤمن القتل في سبيل الله، وإذا كان محبوبه مطيعه من وجه وعبدًا له، [ فهو أولى] بأن يكون هو مطيعه وعبدًا له من وجه آخر.

(١) أخرجه الطبراني في معجمة الكبير برقم (٧٥٠٢) وابن أبي عاصم في السنة برقم (٣) والدبلمي في الفردوس برقم (٦٦٧٤) وهو حديث موضوع، فيه الحسن بن دينار والخصيب بن جحدر: كذابان.

وإذا كان النبي ﷺ قال: «شارب الخمر كعابدوثن»<sup>(١)</sup>. ومر علي رضي الله عنه بقوم يلعبون بالشترنج فقال: ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون؟ وأظنه قلب الرقعة<sup>(٢)</sup>.

وذلك أن الله جمع بين الخمر والميسر، وبين الأنصاب والأذلام في قوله تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَاءَنُوا إِنَّمَا الْخَنْثُ وَالْيَسِيرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَذَلَامُ يَرْجِعُونَ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَأَبْعَثْنَاهُ لَكُمْ تَنْتَهُونَ ﴾٦١﴾ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقَعَ بِيَنْكُمُ الْعَذَابُ وَالْغُصَّانَ فِي الْخَمْرِ وَالْيَسِيرِ وَيَصِّلُكُمْ عَنِ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الْأَصْلَافِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾٦٢﴾ [المائدة: ٩٠ - ٩١].

مع أن الخمر إذا سكر بها الشارب كان سكره يوماً أو قريباً من يوم أو بعض يوم، وأما سكر الشهوة والمحبة الفاسدة من العشق ونحوه فسكره قوي دائم، قال تعالى في قوم لوط: ﴿لَعْنُوكُمْ إِنَّمَا لَنِي سَكَرْتُهُمْ يَمْهُونَ ﴾٧٧﴾ [الحجر: ٧٢]. فكيف إذا خرج عن حد السكر إلى حد الجنون، بل كان الجنون المطبق لا الحمق، كما أنسد محمد بن جعفر في كتاب «اعتلال القلوب» قال: أنسدني الصيدلاني:

|                             |                             |
|-----------------------------|-----------------------------|
| قالت جئشت على رأسي فقلت لها | العشق ليس يفيق الدهر صاحبه  |
| العشق أعظم مما بالمجانين    | وإنما يصرع المجنون في الحين |

وقال الآخر:

|                                                                               |                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| سكران: سكر هوى وسكر مدامة                                                     | ومتنى إفاقة من به سكران                                             |
| صاحبه أحق بأن يشبه بعابد الوثن والعاكفين على التماثيل يعملونها على صورة آدمي. | فصاحبه أحق بأن يشبه بعابد الوثن والعاكفين على التماثيل يعملونها على |

وقد قال سبحانه وتعالى: ﴿وَقَالَ يَسُوفُ فِي الْمَدِينَةِ أَمْرَاتُ الْعَزِيزِ تُرَوِّدُ فَنَّهَا عَنْ

(١) أخرجه ابن ماجه في سنته برقم (٣٣٧٥) وابن أبي شيبة في المصنف (٩٧/٥) والبخاري في التاريخ الكبير (١/١٣٨٦) وحسنه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح سنن ابن ماجه برقم (٢٧٢٠).

(٢) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٥/٢٨٧) والبيهقي في سنته (١٠/٢١٢) واستاده منقطع.

نَفْسِيَّةَ، قَدْ شَغَّفَهَا حُبًّا [يوسف: ٢٠] أي: شغفها حبه، أي وصل حبه إلى شغاف القلب، وهي جلدة في داخله، فهذا يكون قد اتخذ ندًا يحبه كحب الله.

وإذا كان الشيطان يريد أن يوقع بين المؤمنين العداوة والبغضاء في الخمر والميسر، ويصدهم عن ذكر الله وعن الصلاة، فالعداوة والبغضاء التي يريد أن يوقعها بالعشق، وصده عن ذكر الله وعن الصلاة بذلك أضعف غيره، كما قد تكلمنا عليه في غير هذا الموضع، وبيننا أن جميع المعاصي يجتمع فيها هذان الوصفان، وأن ذكر ذلك في الخمر والميسر للذين هما من أواخر المحرمات - ينبه على ما في غيرهما من ذلك مما حُرم قبلهما: كقتل النفوس بغير حق، والفواحش، ونحو ذلك.

ومما يبين هذا أن الفواحش التي أصلها المحبة لغير الله، سواء كان المطلوب المشاهدة أو المباشرة أو الإنزال أو غير ذلك، هي في المشركين أكثر منها في المخلصين، ويوجد فيهم ما لا يوجد في المخلصين الله.

قال الله تعالى: ﴿يَقِنَّ إِذَا مَادَمَ لَا يَقِنَّنَّكُمُ الْشَّيْطَنُ كَمَا أَخْرَجَ أَبْوَيْكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ يَنْزَعُ عَنْهُمَا لِيَأْتِيهِمَا سَوْمَاتِهِمَا إِنَّمَا يَرَنُّكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُمْ مِنْ حَيَّثُ لَا رَوَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيْطَنَ أَوْلَيَّةً لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ [١٧] وَإِذَا فَعَلُوا فَحْشَةً فَالْأُولَاؤَ وَجَدُّنَا عَلَيْهَا مَابَاءَنَا وَاللَّهُ أَرَنَا يَهُمَا قُلْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَنْقُولُنَّ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ [١٨] قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِالْقِسْطَ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لِهِ الَّذِينَ كَمَا بَدَأْكُمْ نَمُودُونَ﴾ [١٩] فَرِيقًا هَذِئَ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الْضَّلَالُ﴾ [الأعراف: ٢٧ - ٣٠]، فأخبر سبحانه أنه جعل الشياطين أولياء للذين لا يؤمنون، وهو قوله تعالى: ﴿أَفَتَخِذُونَهُ وَدُرِّيَّتَهُ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ وَهُمْ لَكُمْ عَدُوٌّ يُنَسِّ لِلظَّالِمِينَ بَدَلًا﴾ [الكهف: ٥٠].

وقال تعالى: ﴿إِنَّا سُلْطَنَنُّ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّنَّهُ وَالَّذِينَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ﴾ [٢٠] [النحل: ١٠٠].

وإذا كان سلطانه على أوليائه الذين تولوه والذين هم به مشركون، وهم الذين لا يؤمنون بالله - وقال تعالى: ﴿إِنَّ عَبْدَهِ لَيَسَ لَكَ عَلَيْهِمُ سُلْطَنٌ إِلَّا مَنْ أَتَبَعَكَ مِنَ الْقَارِبِينَ﴾ [الحجر: ٤٢] - فيكون هؤلاء هم الغاوين، وهم الذين قال الشيطان: لأنّوّينهم أجمعين إلا عبادك منهم المخلصين.

ولهذا أخبر سبحانه عن أوليائه أنهم ﴿وَلَا فَعْلًا فَجِئْنَاهُ قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا مَابَاءَنَا وَاللَّهُ أَمْرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَنَّقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ٢٨]، فأخبر عن أولياء الشيطان، وهو الذين يتولونه، والذين هم به مشركون: أنهم إذا فعلوا فاحشة احتجو بالتقليد لأسلافهم، وزعموا مع ذلك أن الله أمرهم [بها]، فيتبعون الظن - في قولهم: إن الله أمرهم بها - وما تهوى الأنفس في تقليد أسلافهم واتباعهم.

وهذا الوصف فيه بسط لكثير من المنتسبين إلى القبلة من الصوفية والعباد، والأمراء والأجناد، والمتكلمة والمتألسفة، وال العامة وغيرهم، يستحلون من الفواحش ما حرم الله ورسوله، وأصله العشق الذي يبغضه الله.

وكثير منهم يجعل ذلك ديناً، ويرى أنه يتقرب بذلك إلى الله، إما لزعمه أنه يذكر النفس ويهديها، وإما لزعمه أنه يجمع بذلك قلبه على آدمي، ثم ينتقل إلى عبادة الله وحده، وإما لزعمه أن الصور الجميلة مظاهر الحق ومشاهده، وربما اعتقاد حلول الرب فيها واتحاده بها، ومنهم من يخص ذلك بها، ومنهم من يقول بإطلاق، وهو لاء إذا فعلوا فاحشة قالوا وجدنا عليها آباءنا والله أمرنا بها.

وكل هؤلاء فيهم من الإشراك بقدر ذلك، ولهذا يظهر الافتتان بالصور وعشقاها فيمن فيهم شرك كالنصارى والرهبان والمتشبهين بهم من هذه الأمة من كثير من المتألسفة والمتصوفة الذين يفتون بالأحداث وغيرهم، فتجد فيهم قسطاً عظيماً من اتخاذ الأنداد من دون الله، يحبونهم كحب الله، إما تديناً، وإما شهوة، وإما جمعاً بين الأمرين، ولهذا تجد بين أغنيائهم وفقرائهم، وبين ملوكهم وأمرائهم تحالفاً على اتخاذ أنداد من دون الله من هذين الوجهين.

ولهذا تجدهم كثيراً ما يجتمعون على سماع الشعر والأصوات التي تهيج الحب المشترك الذي يجتمع فيه محب الرحمن، ومحب الأوثان، ومحب الصليبان، ومحب الإخوان، ومحب الأوطان، ومحب المردان، ومحب النساء.

وهذا السمع هو سمع المشركين، كما قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ صَلَاتِهِمْ عِنْدَ الْبَيْتِ إِلَّا مُكَاءَةٌ وَتَصْدِيَةٌ﴾ [الأنفال: ٣٥].

وبسبب ما ذكرنا أن الله خلق عباده لعبادته التي تجمع محبته وتعظيمه، فإذا كان في القلب ما يجد حلاوته من الإيمان بالله والتوحيد له، احتاج إلى أن

يستبدل بذلك ما يهواه، فيتخد إلهه هواه، فيتخد الشيطان وذريته أولياء من دون الله، وهم لهم عدو، بنس للظالمين بدلاً.

ولهذا كان هذا ونحوه من تبديل الدين، وتغيير فطرة الله التي فطر الناس عليها، قال تعالى: ﴿فَآتَيْتَهُنَّ حِينِيَّا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الْبَيِّنُ﴾ [الروم: ٣٠] وقال تعالى: ﴿وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾ إِنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ إِلَّا إِنَّهَا وَإِنْ يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَانُنَا مَرِيدًا ﴿لَعْنَةُ اللَّهِ وَقَاتَ لَأَنْجَذَنَ مِنْ عِبَادَكَ نَصِيبًا مَفْرُوضًا﴾ وَلَا أَضْلَلُنَّهُمْ وَلَا مُنْتَهِنُّمْ تَلَبِّيَتْكُنْ مَا ذَادَ الْأَنْعَمُ وَلَا مُرْتَهِنُمْ فَلَيَمِرِرْ كَخَلَقَ اللَّهُ﴾ [النساء: ١١٩ - ١١٦].

قال تعالى: ﴿لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ﴾ [الروم: ٣٠]، ونفس ما خلقه الله لا تبديل له، لا يمكن أن توجد المخلوقات على غير ما يخلقها الله عليها، ولا أن تخلق على غير الفطرة التي خلقها الله عليها، لكن بعض الخلق قد يغير بعضها، كما قال النبي ﷺ: «كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه، كما تنتح البهيمة [بهيمة] جماعه هل تحسون فيها من جدعاء»<sup>(١)</sup>.

ومما يبيّن ذلك أن أصل العبادة هي المحبة، وأن الشرك فيها أصل الشرك، كما ذكره الله في قصة إمام الحنفاء إبراهيم الخليل، حيث قال: ﴿فَلَمَّا جَاءَهُ عَيْنَهُ أَيْتَلُ رَءَاهَا كَوْكِبًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَقْلَ قَالَ لَا أُجِبُ لِأَكْلَفِي﴾ [الأنعام: ٧٦]، وقال في القمر: ﴿لَئِنْ لَمْ يَهِدِنِ رَبِّي لَا كُوْنَكَ مِنَ الْقَوْمِ الْأَصَالَيْنَ﴾ [الأنعام: ٧٧] فلما أفلت الشمس قال: ﴿فَلَمَّا يَنْقُومَ إِلَيْ بَرِيٍّ مَمَّا تَشْرِكُونَ﴾ [الأنعام: ٧٨] إِنَّ وَجْهَهُ وَجْهِيَ لِلَّهِ فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حِينِيَّا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ [الأنعام: ٧٩].

ولهذا تبرأ إبراهيم من المشركين ومن أشركوا بالله، قال: ﴿أَفَرَمِيزْ مَا كُنْتَ تَعْبُدُونَ﴾ [الأنعام: ٧٥] وقال تعالى: ﴿أَنْتَ وَمَا بَأْزَكْمُ الْأَقْدَمُونَ﴾ [الأنعام: ٧٦] فلنهم عدو لي إِلَّا ربُّ الْعَالَمِينَ [الشعراء: ٧٥ - ٧٧] وقال تعالى: ﴿فَقَدْ كَاتَ لَكُمْ أُنْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِنْرِهِمَ وَالَّذِينَ مَعَهُمْ إِذَا قَاتُلُوكُمْ إِنَّا بُرْهَنُوكُمْ وَمَمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرُوكُمْ يَكُنُ وَيَدَا يَسِّنَا وَيَنْتَكُمْ الْمَدَوْدَةُ وَالْبَعْضَكُمْ أَبْدَأَ حَسَنَةً تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ﴾ [الممتحنة: ٤].

(١) تقدم تخریجه.

ومما يوضح ذلك أنه قال تعالى: ﴿وَقَتَّلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الَّذِينَ يَلِهُ  
فَإِنْ أَنْهَاوُا فَلَا عُذْنَانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِمِينَ﴾ [البقرة: ١٩٣]، وقال تعالى: ﴿وَقَتَّلُوهُمْ  
حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الَّذِينَ كُلُّهُمْ لِلَّهِ فَإِنْ أَنْهَاوُا فَإِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ  
بَصِيرٌ﴾ [الأناضول: ٣٩] فأمر بالجهاد حتى لا تكون الفتنة وحتى يكون الدين كله  
للله، فجعل المقصود عدم كون الفتنة، وجود الدين كله لله، وناقض بينهما،  
فككون الفتنة ينافي كون الدين الله، وككون الدين الله ينافي كون الفتنة، والفتنة قد  
فسرت بالشرك، فما حصلت به فتنة القلوب فيه شرك، وهو ينافي كون الدين كله  
للله.

والفتنة جنس تحته أنواع من الشبهات والشهوات، وفتنة الذين يتخدون من  
دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله من أعظم الفتن، ومنه فتنة أصحاب العجل،  
كما قال تعالى: ﴿قَالَ فَإِنَّا فَدَ فَتَنَّا فَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُّ﴾ [طه: ٨٥]  
قال موسى: ﴿إِنْ هِيَ إِلَّا فِتْنَتُكُ تُضْلِلُ بِهَا مَنْ شَاءَ وَتَهْدِي مَنْ شَاءَ﴾ [الأعراف: ١٥٥]  
وقال تعالى: ﴿وَأَشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِكُلِّهِمْ﴾ [البقرة: ٩٣].

قيل لسفيان بن عيينة: إن أهل الأهواء يحبون ما ابتدعوه من أهوائهم حباً  
شديداً، فقال: أنسنت قوله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَنْجُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا  
يُحِبُّهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ﴾ [البقرة: ١٦٥] قوله تعالى: ﴿وَأَشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ  
بِكُلِّهِمْ﴾ [البقرة: ٩٣] أو كلاماً هذا معناه.

وكل ما أحب لغير الله فقد يحصل به من الفتنة ما يمنع أن يكون الدين الله.

وعشق الصور من أعظم الفتن، وقد قال تعالى: ﴿إِنَّمَا أَنْوَلُكُمْ وَأَوْلَدُكُمْ  
فِتْنَةٌ﴾ [التغابن: ١٥] ولهذا قال سبحانه وتعالى: ﴿فَقُلْ إِنْ كَانَ مَآبَاؤُكُمْ  
وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَنَوَّلُ أَنْرَفُتُهُمَا وَيَجْرِيَهُ  
تَخْسُنَ كَسَادَهَا وَمَسِكَنُ تَرْضُونَهَا  
أَحَبَ إِلَيْكُمْ مِنْ أَنَّهُ رَسُولُهُ وَجِهَادٌ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا﴾ [التوبه: ٢٤].

وقد قال سبحانه: ﴿اللَّهُ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يَنْرُكُوا أَنْ يَقُولُوا مَا أَمَّا  
وَمُقْتَسِنُونَ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا  
وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ﴾ [العنكبوت: ١ - ٣].

ومما يبين ذلك أن رجلاً قال للنبي ﷺ: ما شاء الله وشئت، فقال:

«أَجْعَلْتَنِي اللَّهُ نَدًا، بَلْ مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ»<sup>(١)</sup> فَأَنْكَرَ عَلَيْهِ أَنْ جَعَلَهُ نَدًا اللَّهُ فِي هَذِهِ الْكَلْمَةِ الَّتِي جَمَعَ فِيهَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ فِي الْمَشِيَّةِ، إِذْ مَشِيَّةُ الْعَبْدِ تَابِعَةٌ لِمَشِيَّةِ اللَّهِ، فَلَا يَكُونُ شَرِيكَهُ، لَمَّا يَعْلَمَ أَنَّ كَوْنَ الشَّيْءِ نَدًا اللَّهُ قَدْ يَكُونُ بَدْوَنَ أَنْ يَعْبُدَ الْعِبَادَةَ التَّامَّةَ، فَإِنْ ذَلِكَ الرَّجُلُ مَا كَانَ يَعْبُدُ رَسُولَ اللَّهِ تَلْكَ الْعِبَادَةَ.

## فصل

وَبِهَذَا يَتَبَيَّنُ أَنَّ مَحْبَةَ اللَّهِ تَوْجِبُ الْمُجَاهَدَةَ فِي سَبِيلِهِ قَطْعًا، فَإِنْ مَنْ أَحَبَّ اللَّهَ وَأَحَبَّهُ اللَّهُ أَحَبَّ مَا يَحْبِبُهُ اللَّهُ، وَأَبْغَضَهُ مَا يَبْغِضُهُ اللَّهُ، وَوَالَّى مَنْ يَوَالِيهِ اللَّهُ، وَعَادَى مَنْ يَعَادِيهِ اللَّهُ، لَا تَكُونُ مَحْبَةُ قَطْ إِلَّا وَفِيهَا ذَلِكَ بِحَسْبِ قُوَّتِهَا وَضَعْفِهَا، فَإِنَّ الْمَحْبَةَ تَوْجِبُ الدِّنَوْنَ مِنَ الْمُحْبُوبِ وَمَحَابِيهِ، وَالْبَعْدُ عَنْ مَكْرُوهَاتِهِ، وَمَتَى كَانَ مَعَ الْمَحْبَةِ نَبْذُ مَا يَبْغِضُهُ الْمُحْبُوبُ فَإِنَّهَا تَكُونُ تَامَّةً.

وَأَمَّا مَوَادَّهُ عَدُوِّهِ فَإِنَّهَا تَنَافِي الْمَحْبَةِ، قَالَ تَعَالَى: «لَا يَحْدُثُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُؤَدِّوْنَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا مَأْبَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِّنْهُ»<sup>(٢)</sup> [الْمُجَادَلَةُ: ٢٢]، فَأَخْبَرَ أَنَّ الْمُؤْمِنَ - الَّذِي لَا بُدُّ أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبُّ إِلَيْهِ مَا سَوَاهُمَا، كَمَا فِي الْحَدِيثِ الْمُتَفَقُ عَلَيْهِ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْ وَلَدِهِ وَوَالِدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ»<sup>(٣)</sup> - لَا تَجِدُهُ مَوَادًا لِمَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، فَإِنْ هَذَا جَمْعُ بَيْنِ الْضَّدِّيْنِ لَا يَجْتَمِعُ، وَمَحْبُوبُ اللَّهِ وَمَحْبُوبُ مَعَادِيهِ لَا يَجْتَمِعُ.

فَالْمُحَبُّ لَهُ لَوْ كَانَ مَوَادًا لِمُحَادَهَ لِكَانَ مَحْبًا لِاجْتِمَاعِ مَرَادِ الْمُتَحَادِيْنِ الْمُتَعَادِيْنِ وَذَلِكَ مُمْتَنَعٌ، وَلَهُذَا لَمْ تَصْلِحْ هَذِهِ الْحَالَةُ إِلَّا اللَّهُ وَرَسُولُهُ، فَإِنَّهُ يَجِبُ عَلَى الْعَبْدِ أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبُّ إِلَيْهِ مَا سَوَاهُمَا، وَلَا يَكُونُ مُؤْمِنًا إِلَّا

(١) أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ فِي الْأَدْبَرِ الْمُفْرَدِ بِرَقْمِ (٧٨٣) وَأَحْمَدُ فِي الْمَسْنَدِ (١/٢١٤) وَابْنُ مَاجِهِ فِي سَنْتَهُ بِرَقْمِ (٢١١٧) مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، وَصَحَّحَهُ الْعَلَامَةُ الْأَلَبَانِيُّ رَحْمَهُ اللَّهُ فِي تَخْرِيجِهِ لِلْأَدْبَرِ الْمُفْرَدِ (صِ ٢٧٣).

(٢) تَقْدِمُ تَخْرِيجَهُ.

بذلك، ولا تكون هذه المحبة مع محبة من يحاد الله ورسوله ويعاديه أبداً، فلا ولاء الله إلا بالبراءة من عدو الله ورسوله.

وأما المؤمنون الذين قد يقاتل بعضهم بعضاً، فأولئك ليسوا متحادين من كل وجه، فان مع كل منها من الإيمان ما يحب عليه الآخر، وإن كان يبغضه أيضاً، فيجتمع فيما المحبة والبغضة، وكذلك كل منها لا يجب أن تكون جميع أفعاله موافقة لمحبة [الله] وجميع أفعال الآخر موافقة لبغض الله، بل لا بد أن يفعل أحدهما ما لا يحبه الله وإن لم يبغضه، ولا بد أن يكون في الآخر أيضاً ما يحبه الله إذ هو مؤمن، فيجب أن يعطي كل واحد من المحبة بقدر إيمانه، ولا يجب أن يحب من أحدهما ما لا يحبه وإن كان لا يبغضه، بل ولا يحب [من] واحدهما ما كان خطأ أو ذنباً مغفورة، وإن كان لا يبغض على ذلك، فلا يجب إلا ما أحبه الله ورسوله، فيحب ما كان من اجتهاده من عمل صالح.

وهذا الذي ذكرناه أمر يجده الإنسان من نفسه ويعمسه، أنه إذا أحب الشيء لم يحب ضده، بل يبغضه، فلا يتصور اجتماع إرادتين تامتين للضدين، لكن قد يكون في القلب نوع محبة وإرادة شيء، ونوع محبة وإرادة ضدته، فهذا كثير، بل هو غالب علىبني آدم، لكن لا يكون واحداً منها تاماً، فإن المحبة والإرادة التامة توجب وجود المحبوب المراد مع القدرة، فإذا كانت القدرة حاصلة ولم يوجد المحبوب المراد لم يكن الحب والإرادة تامة، وكذلك البغض التام يمنع وجود البغيض مع القدرة، فمتى وجد مع إمكان الامتناع لم يكن البغض تاماً.

ومن هنا يعرف أن قول النبي ﷺ: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن»<sup>(١)</sup> على بابه: لو كان بغضه لما أبغضه الله من هذه الأفعال تاماً لما فعلها، فإذا فعلها فاما أن يكون تصديقه بأن الله يبغضها فيه ضعف، أو نفس بغضه لما يبغضه الله فيه ضعف، وكلاهما يمنع تمام الإيمان الواجب.

ومحبة الله ورسوله على درجتين: واجبة وهي درجة المقتضدين، ومستحبة وهي درجة السابقين.

(١) تقدم تخريرجه.

فالأولى تقتضي أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، بحيث لا يحب شيئاً يبغضه، كما قال تعالى: ﴿لَا يَحِدُّ فَوْمًا يُؤْمِنُوكُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُؤَذِّنُكُمْ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾ [المجادلة: ٢٢]، وذلك يقتضي محبة جميع ما أوجبه الله تعالى، وبغض ما حرمته الله تعالى، وذلك واجب، فإن إرادة الواجبات إرادة تامة تقتضي وجود ما أوجبه، [كما تقتضي عدم الأشياء التي نهى الله عنها]، وذلك مستلزم لبغضها التام.

فيجب على كل مؤمن أن يحب ما أحبه الله، ويبغض ما أبغضه الله، قال تعالى: ﴿ذَلِكَ يَأْنَهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللَّهَ وَكَرِهُوا رِضْوَانَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ﴾ [محمد: ٢٨].

وقال تعالى: ﴿وَإِذَا مَا أَنْزَلْتَ سُورَةً فَيَنْهُمْ مَنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَهُ هَذِهِ إِيمَانًا فَإِنَّا أَلَّا يَرَوْهُمْ إِيمَانًا وَهُوَ يَسْتَبِّشُونَ﴾ [آل عمران: ١٢٤ - ١٢٥]،

وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ مَاتَتْهُمُ الْكِتَابَ يَفْرَحُونَ بِمَا أُنْزَلَ إِلَيْكَ وَمَنْ أَخْزَاهُمْ بِثِنْكُرٍ بَعْصَمٍ﴾ [الرعد: ٣٦].

وأما محبة السابقين بأن يحب ما أحبه الله من التوافل والفضائل محبة تامة، وهذه حال المقربين الذين قربهم الله إليه، فإذا كانت محبة الله ورسوله الواجبة تقتضي بغض ما أبغضه الله ورسوله، كما فيسائر أنواع المحبة، فإنها توجب بغض الضد، علم أن الجهاد من موجب محبة الله ورسوله، فإن مقصود الجهاد تحصيل ما أحبه الله، ودفع ما أبغضه الله.

فمن لم يكن فيه داع إلى الجهاد، فلم يأت بالمحبة الواجبة قطعاً، كان فيه نفاق، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ مَاتَنَا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّابِدُونَ﴾ [الحجرات: ١٥].

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة عن النبي ﷺ أنه قال: «من [مات] ولم يغز ولم يحدث نفسه بالغزو مات على شعبة من نفاق»<sup>(١)</sup>.

(١) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (١٩١٠) وأبو داود في سننه برقم (٢٥٠٢) والنسائي في سننه (٨/٦) وأحمد في المسند (٣٧٤/٢).

وكذلك جمع بينهما في قوله تعالى: ﴿أَجْعَلْنَا سَقَايَةَ الْحَاجَّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ لِلْحَاجِمَ كَمَنْ إِنَّ اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْأَخِرُ وَجَهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا يَسْتُؤْنَ عِنْدَ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾ [آل عمران: ١٩]، الأَذِنَ مَاءَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَأْمُولُهُمْ وَأَفْسِهُمْ أَعْظَمُ درَجَةً عِنْدَ اللَّهِ وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْفَارِزُونَ﴾ [آل عمران: ٢٠] يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُمْ بِرَحْمَةِ مِنْهُ وَرِضْوَانِهِ وَجَنَّتِ لَهُمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُّقِيمٌ﴾ [آل عمران: ٢١] خَلِيلِنَّ فِيهَا أَبْدًا إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ﴾ [آل عمران: ٢٢]، فقرنه بالمحبة في الآيتين من قوله: ﴿فَلَمَّا كَانَ مَا بَأَبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَنَكُمْ وَأَذْبَجُكُمْ وَعَشَرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ أَقْرَبِهِمْ وَجَنَّرَهُمْ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسِكَنَ تَرْضُونَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادَ فِي سَبِيلِهِ فَتَرْبَصُوا حَتَّىٰ يَأْفَىَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ﴾ [التوبه: ٢٤]، وفي قوله تعالى: ﴿فَسُوفَ يَأْتِيَ اللَّهُ يَقُولُ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّوْهُمْ أَذْلَالُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعْزَمُ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجْهَدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخافُونَ لَوْمَةَ لَا يُبَيِّنُونَ﴾ [المائدah: ٥٤]، فأخبر أن القوم الذين يحبهم الله ورسوله هم أدلة على المؤمنين، أعزه على الكافرين، يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم، كما قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿أَشِدَّهُمْ عَلَى الْكُفَّارِ رُحْمَةً يُبَيِّنُهُمْ﴾ [الفتح: ٢٩]، فوصفهم بالذلة والرحمة لأوليائهم إخوانهم، والعزة والشدة على أعدائهم، وأنهم يجاهدون في سبيل الله.

والجهاد من الجهد وهو الطاقة، وهو أعظم من الجهد الذي هو المشقة، فإن الضم أقوى من الفتح، وكلما كانت الحروف أو الحركات أقوى كان المعنى أقوى.

ولهذا كان الجُرْح أقوى من الجَرْح، فإن الجُرْح هو المجروح نفسه، وهو غير الجَرْح، مصدر، وهو فعل.

وكذلك الْكُرْهَ، والمكروه، والمكره، كما قال تعالى: ﴿كُتُبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَّكُمْ﴾ [آل بقرة: ٢١٦]، وقال تعالى: ﴿وَلَلَّهِ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا﴾ [الرعد: ١٥].

فالجهد: نهاية الطاقة والقدرة، قال تعالى: ﴿وَالَّذِي لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهَدَهُمْ﴾ [التوبه: ٧٩].

وفي الحديث: «أفضل الصدقة جهد من مقل يُسرٍ إلى فقير»<sup>(١)</sup>. ولهذا قال

(١) أخرجه النسائي في سننه (٢٧٥/٨) وأحمد في المسند (١٧٨/٥ - ١٧٩) والطيبالسي في المسند برقم (٤٧٨).

النبي ﷺ: «الجهاد سلام العمل»<sup>(١)</sup>، فإنه أعلى الإرادات في نهاية القدرة، وهذا هو أعلى ما يكون من الإيمان، كالسلام الذي هو أعلى ما في البعير، وقد يكون بمثابة، وقد لا يكون.

وأما الجهد فهو المشقة، وإن لم يكن تمام القدرة.

فالجهاد في سبيل الله تعالى من الجهد، وهي المغالبة [في سبيل] الله بكمال القدرة والطاقة، فيتضمن شيئاً، أحدهما: استفراغ الوسع والطاقة. والثاني: أن يكون ذلك في تحصيل محبوبات الله ودفع مكروهاته، والقدرة والإرادة بهما يتم الأمر.

وهنا انقسم الناس أربعة أقسام: فقوم لهم قدرة، ولهم إرادة ومحبة غير مأمور بها، فهم يجاهدون، ويستعملون جهدهم وطاقتهم، لكن لا في سبيل الله، بل في سبيل آخر: إما محرمة، كالفواحش ما ظهر منها وبطن، والإثم والبغى وغير الحق، والإشراك بالله ما لم ينزل به سلطاناً، والقول على الله بغير علم الحق.

وإما في سبيل لا ينفع عند الله، مما جنسه مباح، لا ثواب فيه، لكن الغالب [أن] مثل هذا كثير ما يقترب به من الشبه ما يجعله في سبيل الله أو في سبيل الشيطان.

وقوم لهم إرادة صالحة، ومحبة كاملة لله، ولهم أيضاً قدرة كاملة، فهؤلاء سادة المحبين المحبوبين، المجاهدين في سبيل الله، لا يخافون لومة لائم، كالسابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، والذين اتبعوهم بإحسان إلى يوم القيمة.

والقسم الثالث: قوم فيهم إرادة صالحة، ومحبة الله قوية تامة، لكن قدرتهم ناقصة، فهم يأتون بمحبوبات الحق من مقدورهم ولا يتركون مما يقوون عليه شيئاً، لكن قدرتهم قاصرة، ومحبتهما كاملة، فهو مع القسم الذي قبله.

وما زال في المؤمنين على عهد النبي ﷺ وبعدة من هؤلاء خلق كثير، وفي

---

(١) أخرجه الترمذى في سنته برقم (١٦٥٨) وأحمد في المسند (٢٨٧/٢) وصححه العلامة الألبانى رحمه الله فى صحيح سنن الترمذى برقم (١٣٥٥).

مثل هؤلاء قال النبي ﷺ: «إن بالمدينة لرجاً ما سرتم مسيراً ولا سلکتم وادياً إلا كانوا معكم». قالوا: وهم بالمدينة؟ قال: «وهم بالمدينة، حبسهم العذر»<sup>(١)</sup>. وقال له سعد بن أبي وقاص: يا رسول الله الرجل يكون حامية القوم يسهم له مثلما يسهم لأضعفهم؟ فقال: «يا سعد وهل تنصرون إلا بضعفائكم؟ بدعائهم وصلواتهم واستغفارهم»<sup>(٢)</sup>.

وروي أن النبي ﷺ كان يستفتح بصعاليك المهاجرين، وقال: «رب أشعث أغبر، ذي طمرين، مدفوع بالأبواب، لا يوبه له، لو أقسم على الله لأبره»<sup>(٣)</sup> وهذا كثير.

والقسم الرابع: من قدرته قاصرة وإرادته للحق قاصرة، وفيه من إرادة الباطل ما الله به عليم، فهو لاء ضعفاء المجرمين، ولكن قد يكون لهم التأثير بقلوبهم نصيب وحظ مع أهل باطلهم، كما يوجد في العلماء والعباد والزاهدين من المشركين وأهل الكتاب ومنافقي هذه الأمة ما فيه مضاهاة لعلماء المؤمنين وعبادهم، وذلك أن الشيطان جعل [لكل] شيء من الخلق نظيراً في الباطل، فإن أصل الشر هو الإشراك بالله، كما أن أصل الخير هو الإخلاص لله.

فإن الله سبحانه خلق الخلق ليعبدوه وحده لا يشركوا به شيئاً، وبذلك أرسل الرسل، وبه أنزل الكتب، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِّي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ﴾ [الأنبياء: ٢٥]، وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِّي أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الْطَّاغُوتَ﴾ [آل عمران: ٣٦].

وال العبادة تجمع كمال المحبة وكمال الذل، فالعبد محب خاضع، بخلاف من يحب من لا يخضع له، بل يحبه ليتوسل به إلى محبوب آخر؛ وبخلاف من

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٤٤٢٣، ٢٨٣٩، ٢٨٣٨) وأبو داود في سننه برقم (٢٥٠٨) وابن ماجه في سننه برقم (٢٧٦٤) وأحمد في المسند (١٠٣/٣).

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٢٨٩٦) والنسائي في سننه (٤٥/٦) والبغوي في شرح السنة برقم (٤٠٦١).

(٣) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٢٦٢٢، ٢٨٥٤) والبغوي في شرح السنة برقم (٤٠٦٩) وابن حبان في صحيحه برقم (٦٤٨٣).

يخضع لمن لا يحبه، كما يخضع للظالم، فإن كلاً من هذين ليس عبادة محضة، وإن كل محبوب لغير الله، ومعظم لغير الله، ففيه شوب من العبادة، كما قال النبي ﷺ في الحديث الصحيح: «تعس عبد الدرهم، تعس عبد الدينار، تعس عبد القطيفة، تعس عبد الخميصة، تعس وانتكس، وإذا شيك فلا انتقش»<sup>(١)</sup>.

وذلك كما جاء في الحديث: «إن الشرك في هذه الأمة أخفى من دبيب النمل»<sup>(٢)</sup> مع أنه ليس في الأمم أعظم تحقيقاً للتوحيد من هذه الأمة، ولهذا كان شداد بن أوس يقول: يا نعايا العرب يا نعايا العرب، إن أخوف ما أخوف عليكم الرياء والشهوة الخفية.

قال أبو داود: الشهوة الخفية: حب الرياسة.

وفي حديث الترمذى عن كعب بن مالك أن النبي ﷺ قال: «ما ذياب جائعان أرسلنا في غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه»<sup>(٣)</sup> قال الترمذى: حديث حسن صحيح. والحرص يكون على [قدر] قوة الحب والبغض.

وقد قال الله تعالى: «وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِإِلَهٍ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُون» ﴿٦﴾ [يوسف: ١٠٦]، وروي أن أبا بكر الصديق رضي الله عنه قال للنبي ﷺ: إذا كان الشرك أخفى من دبيب النمل فكيف نتجنبه؟ فقال النبي ﷺ: «إلا أعلمك كلمة إذا قلتها نجوت من قليله وكثيره، قل: اللهم إني أعوذ بك أن أشرك بك وأنا أعلم، وأستغفر لك لما لا أعلم»<sup>(٤)</sup> فأمره مع الاستعاذه من الشرك المعلوم بالاستغفار، فإن الاستغفار والتوحيد بهما يكمل الدين.

كما قال تعالى: «فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِمُؤْمِنِينَ

(١) تقدم تخرجه.

(٢) تقدم تخرجه.

(٣) أخرجه الترمذى في سننه برقم (٢٣٧٦) وأحمد في المسند (٤٥٦/٣، ٤٥٧، ٤٦٠) والبغوي في شرح السنة برقم (٤٠٥٤) وابن حبان في صحيحه برقم (٣٢٨) وصححه العلامة الألبانى رحمه الله في صحيح سنن الترمذى برقم (١٩٣٥).

(٤) تقدم تخرجه.

**وَالْمُؤْمِنَاتُ** [محمد: ١٩] وقال تعالى: ﴿كَتَبَ أَخْرَكَتْ مَا يَنْهَا مُمْ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ  
حَبِيرٌ ﴾ ﴿أَلَا تَبْدُوا إِلَّا اللَّهُ إِنَّي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ ﴿وَإِنْ أَسْتَغْفِرُوْ رَبِّكُمْ ثُمَّ تُوْبُوْا  
إِلَيْنِي﴾ [هود: ١ - ٣].

وفي الحديث: «إن الشيطان قال: أهلكت بني آدم بالذنوب، وأهلكوني بلا إله إلا الله والاستغفار، فلما رأيت ذلك بثت فيهم الأهواء، فهم يذنبون ولا يستغفرون، لأنهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً»<sup>(١)</sup> وهذا كذلك، فإن من اتخذ إلهه هواه صار يعبد ما يهواه، وقد زين له سوء عمله فرآه حسناً.

قال تعالى: ﴿أَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ يَنْجُذُوا عِبَادِي مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ إِنَّا أَعْنَدْنَا<sup>١٢٣</sup>  
جَهَنَّمَ لِلْكَافِرِينَ تُرْلَا ﴾ ﴿قُلْ هَلْ نُنَتَّمُ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَلَا ﴾ ﴿الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمُمْ  
يَحْسِبُونَ أَنَّهُمْ يَحْسِنُونَ صُنْعًا﴾ [الكهف: ١٠٤ - ١٢٣].

وقال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ زَيْنَ لِفِرْعَوْنَ سُوْءَ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ السَّيْلِ وَمَا كَيْدُ  
فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي سَيْابِ﴾ [غافر: ٣٧].

وقال تعالى: ﴿وَإِذْ زَيْنَ لَهُمُ الْشَّيْطَانُ أَعْمَلَهُمْ وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنِ  
النَّاسِ وَإِنَّ جَاهَ لَكُمْ فَلَمَّا تَرَأَتِ الْأَفْشَانَ تَكَبَّسَ عَلَى عَبْرَانِي وَقَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِّنْكُمْ  
إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ ﴿إِذْ يَكُوْلُ الْمُنَفِّقُونَ  
وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ غَرَّ هَوْلَاءَ وَيَنْهَمُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ  
حَكِيمٌ﴾ [الأنفال: ٤٨ - ٤٩].

وقال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ ذَكَرَ لِكَبِيرٍ مِّنَ الْمُسَيْكِينَ قَتَلَ أَوْلَادَهُمْ  
شَرِكَاؤُهُمْ لِيُرْدُوْهُمْ وَلِيَكْلِسُوا عَلَيْهِمْ وَيَنْهَمُ﴾ [الأنعام: ١٣٧].

وكمال الدين هو أداء الواجبات وترك المحرمات، والفعل والترك أصلهما الحب والبغض، فإذا ترك مأموراً أو فعل محظوراً فإنما هو لنقص الإيمان الذي هو التصديق، وحب ما يحبه الله وبغض ما يبغضه الله.

والمحبوبات على قسمين: قسم يحب لنفسه، وقسم يحب لغيره، إذ لا بد

(١) أخرجه أبو يعلى في مسنده برقم (١٣٦) وابن أبي عاصم في السنة برقم (٧) وهو حديث موضوع كما قال العلامة الألباني رحمه الله في ظلال الجنة (ص ١٠).

من محبوب يحب لنفسه، وليس شيء شرع أن يحب لذاته إلا الله تعالى، وكذلك التعظيم لذاته، تارة يعظم الشيء لنفسه، وتارة يعظم لغيره، وليس شيء يستحق التعظيم [لذاته] إلا الله تعالى.

وكل ما أمر الله أن يحب ويعظم فإنما محبته لله وتعظيمه عبادة لله، فالله هو المحبوب المعظم في المحبة والتعظيم، المقصود المستقر الذي إليه المتنهى، وأما ما سوى ذلك فيحب لأجل الله، أي لأجل محبة العبد لله، يحب ما أحبه الله، فمن تمام محبة الشيء محبة محبوب المحبوب، وبغض بغيضه، ويشهد لهذا الحديث: «أوثق عرى الإيمان الحب في الله، والبغض في الله»<sup>(١)</sup>.

وفي السنن: «من أحب الله وأبغض الله وأعطي الله ومنع الله فقد استكمل الإيمان»<sup>(٢)</sup>.

فمن أحب شيئاً لذاته أو عَظَمَه لذاته غير الله فذاك شرك به، وإن أحبه ليتوصل به إلى محبوب آخر وتعظيم آخر سوى الله فهو من فروع هذا.

والله سبحانه لم يشرع أن يعبد [الإنسان] شيئاً من دونه، أو يتخد إلهاً ليتوصل بعبادته، كما قال تعالى: ﴿وَتَشَاءُ مَنْ أَرَسَلْنَا مِنْ قَبْلَكَ مِنْ رُّسُلِنَا أَجْعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ إِلَهَهُمْ يُعْبُدُونَ﴾ [الزخرف: ٤٥] وقال تعالى: ﴿سَنُنَقِّي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّغْبَ بِمَا أَشَرَّكُوا بِإِلَهٍ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَنَنَا وَمَأْوَاهُمُ الْكَارِبَةُ وَبِئْسَ مَنْوَى الظَّالِمِينَ﴾ [آل عمران: ١٥١].

فمن أحب شيئاً كما يحب الله، أو عَظَمَه كما يعظم الله فقد جعله الله ندًا، وإن كان [يقول]: إنما نعبدهم ليقربونا إلى الله زلفى، وأنهم شفاعونا عند الله.

قال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَعَذَّذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنَّدَادًا يُجْهُوْهُمْ كَعْبَتُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَاءْنُوا أَشَدُ حُبَّا لِلَّهِ﴾ [البقرة: ١٦٥] أي يحبونهم كما يحبون الله، والذين آمنوا أشد حبّاً لله منهم، لأنهم أخلصوا لله، فلم يجعلوا المحبة مشتركة بينه وبين غيره، فإن الاشتراك فيها يوجب نقصها، والله لا يتقبل ذلك، كما في الحديث

(١) تقدم تخریجه.

(٢) تقدم تخریجه.

الصحيح: «يقول الله تعالى: أنا أغني الشركاء عن الشرك، فمن عمل عملاً أشرك فيه غيري فأنا منه بريء، وهو كله للذى أشرك»<sup>(١)</sup>.

فالمؤمن - الذى يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما - لا بد أن يكون ما أحبه الله ورسوله أحب إليه مما لم يحبه الله ورسوله، وأن يبغض ما يبغضه الله ورسوله، فلا يكون ذلك البغيض أحب إليه من محظوظ الله ورسوله.

والحب التام منا مستلزم للإرادة التامة الموجبة للفعل مع القدرة، والبغض التام منا مستلزم للكرامة التامة المانعة للقدرة، فإذا كان العبد قادراً على محبات الحق ولا يفعلها فلضعف محبتها في قلبه، أو وجود ما يعارض الحق، مثل محبته لأهله وما له، فإن ذلك قد يمنعه عن فعل محظوظ الحق.

كما قال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ مَا بِأَوْتُكُمْ وَإِنَّا نَحْنُ كُمْ وَلِخَوْنَكُمْ وَأَنَّا جَنَّكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَنَّا نُولُّ أَقْرَفْتُمُوهَا وَبَخْرَةً تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنَكُمْ رَضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنْ أَنْتُمْ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَجَهَادُ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا﴾ [التوبه: ٢٤].

وقال ﷺ: «والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين»<sup>(٢)</sup>.

وقال له عمر: والله يا رسول الله لأنك أحب إليّ من كل شيء إلا من نفسي. فقال: «لا يا عمر، حتى أكون أحب إليك من نفسك». قال: فأنت أحب إليّ من نفسي. قال: «الآن يا عمر»<sup>(٣)</sup> وهذا الحديثان في الصحيح.

فإذا كانت واجبات نقص من درجة المقتضدين من أصحاب اليمين حتى يتوب أو يمحوها بشيء آخر، وإن كانت نوافل - فإنها من القرب - بحسب ذلك. وإذا فعل مكروهات الحق فلضعف بعضها في قلبه، أو لقوة محبتها التي تغلب بعضها، فالإنسان لا يأتي شيئاً من المحرمات - كالفواحش ما ظهر منها وما بطن

(١) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٢٩٨٥) وابن ماجه في سننه برقم (٤٢٠٢) وأحمد في المسند (٣٠١/٢ - ٤٣٥) وابن حبان في صحيحه برقم (٣٩٥) والبغوي في شرح السنة برقم (٤١٣٦ - ٤١٣٧).

(٣) تقدم تخریجه.

والإثم والبغى بغير الحق، والشرك بالله ما لم ينزل به سلطاناً، والقول على الله بغير علم - إلا لضعف الإيمان في أصله أو كماله، أو ضعف العلم والتصديق، وإنما ضعف المحبة والبغض.

لكن إذا كان أصل الإيمان صحيحاً، وهو التصديق، فإن هذه المحرمات [يفعلها المؤمن مع كراحته] وبغضه لها، فهو إذا فعلها لغبطة الشهوة عليه، فلا بد أن يكون مع فعلها فيه بغض لها، وفيه خوف من عقاب الله عليها، وفيه رجاء لأن يخلص من عقابها، إما بتوبة، وإما حسناً، وإما عفو، وإنما دون ذلك، وإنما فإذا لم يبغضها، ولم يخف الله فيها، ولم يرج رحمته، فهذا لا يكون مؤمناً بحال، بل [هو] كافر أو منافق.

فكل سيئة يفعلها المؤمن لا بد أن تقترن بها حسنات له، لكن قوة شهوته للسيئة وما زين له فيها، حتى ظن أنها مصلحة له، أوجب وقوعها، وهو اتباع الظن وما تهوى الأنفس، وهذا القدر عارض بعض إيمانه فترجح عليه، حتى ما هو ضد لبعض الإيمان، فلم يبق مؤمناً بالإيمان الواجب، كما قال النبي ﷺ: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن»<sup>(١)</sup>، وهو فيما يفعله متبع للشيطان فيما زينه له حتى رأه حسناً، وفيما أمره به فأطاعه، وهذا من الشرك بالشيطان، كما قال تعالى: ﴿أَفَتَحْجُدُونَهُ وَدُرْيَتَهُ أَوْلِيَّةٌ مِّنْ دُوْنِهِ وَهُمْ لَكُمْ عَدُوٌّ إِنَّهُمْ لِظَّالِمِينَ بَدَلُوا﴾ [الكهف: ٥٠].

وقال تعالى: ﴿أَلَّا أَغْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنْبَغِي إَدَمَ أَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُنْدُوٌّ مُّبِينٌ ٦١ وَإِنْ أَعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ ٦٢﴾ [يس: ٦٠ - ٦١].

ولهذا لم يخلص من الشيطان إلا المخلصون لله، كما قال تعالى عن إيليس: ﴿وَلَا غَيْرَهُمْ أَجْمَعِينَ ٤٩ إِلَّا عَبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصُونَ ٥٠﴾ [الحجر: ٣٩ - ٤٠]، وقال تعالى: ﴿إِنَّ عَبَادَى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ إِلَّا مَنْ أَتَّهَكَ مِنَ الْفَارِينَ ٤١﴾ [الحجر: ٤٢].

وقال تعالى: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ مَآمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَّكَلُونَ ٤٢﴾

(١) تقدم تخريرجه.

إِنَّمَا سُلْطَنَتْهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّنَهُ وَالَّذِينَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ ﴿٩٩﴾ [النحل: ٩٩ - ١٠٠].

فإذا كان الشيطان ليس له سلطان إلا على من أشرك به، فكل من أطاع الشيطان في معصية الله فقد تسلط الشيطان عليه، وصار فيه من الشرك بالشيطان بقدر ذلك.

والشيطان يوالي الإنسان بحسب عدم إيمانه كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا جَعَلَنَا أَشَيْطِلِينَ أُولَئِنَّ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ [الأعراف: ٢٧] وقال تعالى: ﴿وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نَعِيشُ لَهُ شَيْطَلَنَا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ﴾ وَلَاهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَخْسِبُونَ أَنْهُمْ مُهْتَدُونَ ﴿٢٧﴾ حَقَّ إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَنْلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بَعْدَ الْمُسَرِّقِينَ فَيُنَسَّ الْقَرِينُ ﴿٢٨﴾ [الزخرف: ٣٦ - ٣٨].

وقال تعالى في قصة يوسف عليه السلام: ﴿كَذَلِكَ لَنَصْرِفَ عَنْهُ الْسُّوَءَةَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّمَا مِنْ عِبَادِنَا الْمُغْلَصِينَ﴾ [يوسف: ٢٤].

ويشهد لهذا ما ثبت في صحيح مسلم عن جابر عن النبي ﷺ: «إن الشيطان يتصبّ عرشه على البحر، ويبعث سراياه»<sup>(١)</sup>.

فجميع ما نهى الله عنه [هو] من شعب الكفر وفروعه، كما أن كل ما أمر الله به هو من الإيمان والإخلاص لدين الله، ولهذا قال تعالى: ﴿وَقَاتَلُوهُمْ حَقَّ لَا تَكُونُ فِتْنَةً وَيَكُونُ الَّذِينُ كُلُّهُمْ لَهُ﴾ [الأنفال: ٣٩].

لكن قد يكون ذلك شركاً أكبر، وقد يكون شركاً أصغر، بحسب ما يقترب به من الإيمان، فمتى اقترب بما نهى الله عنه الإيمان لتحريمه وبغضه وخوف العقاب ورجاء الرحمة لم يكن شركاً أكبر، وأما إن اتخذ [الإنسان ما يهواه] إليها من دون الله وأحبه كحب الله فهذا شرك أكبر، والدرجات في ذلك متفاوتة.

وكثير من الناس يكون معه من الإيمان بالله وتوحيده ما ينجيه من عذاب الله، وهو يقع في كثير من هذه الأنواع، ولا يعلم أنها شرك، بل لا يعلم أن الله حرمها،

(١) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٢٨١٣) وأحمد في المسند (٣٥٤، ٣٣٢، ٣١٤/٣)، (٣٦٨، ٣٨٤) وابن حبان في صحيحه برقم (٦١٨٧) والبغوي في شرح السنة برقم (٤٢٧٤).

ولم تبلغه في ذلك رسالة من عند الله، والله تعالى يقول: ﴿وَمَا كُلُّ مُعْذِنٍ حَتَّى يَنْعَثِرَ رَسُولًا﴾ [الإسراء: ١٥]، فهو لا يكثرون جداً في الأمكنة والأزمنة التي تظهر فيها فترة الرسالة بقلة القائمين بحججة الله، فهو لا قد يكون معهم من الإيمان ما يُرحمون به، وقد لا يُعدّون بكثير مما يُعدّ [به] غيرهم ممن كانت عليه حجة الرسالة.

فينبغي أن يعرف أن استحقاق العباد للعذاب بالشرك بما دونه مشروط ببلاغ الرسالة في أصل الدين وفروعه، ولهذا لما كثر الجهل وانتشر، زين الشيطان لكثير من الناس أنواعاً من المحرمات ضاهوا بها الحلال، وقد لا يعلمون أنها محرمة بغية إلى الله، بل قد يظنون أن ذلك محبوب الله مأمور به، وقد يظنون أن فيها هذا وهذا، وهم في ذلك يتبعون الظن وما تهوى الأنفس، وقد يعلمون تحريم ذلك، ويظهرون عدم الوجه المحرم خداعاً ونفاقاً، فهو لا غير المؤمن الذي يحب الله ورسوله ويأتي بالمحرم معتقداً أنه محرم، وهو بعض له، خائف راج.

وهذه الأمور توجد في الأقسام الثلاثة، ونحن نذكر أمثلة ذلك في المحرمات التي ذكرها الله في قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَمَ رَبُّكَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَإِلَّا مُنْتَهٰى الْعَيْنِ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِإِلَهٍ مَا لَمْ يُنَزِّلْ إِلَيْهِ سُلْطَنَاتٍ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ٣٣] فالله سبحانه قد حرم الفواحش كما ذكر.

وقد قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِفَرْجِهِمْ حَفَظُونَ ﴾ ٦ ﴿ إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مُؤْمِنِينَ﴾ [المؤمنون: ٥ - ٦]، فلم تبح إلا المرأة التي هي زوج أو ملك يمين، وقد ذكر ما اشتربطه في الحلال بقوله: ﴿غَيْرُ مُسَلِّحَاتٍ وَلَا مُتَخَذِّاتٍ أَخْدَانٌ﴾ [النساء: ٢٥]، وقوله: ﴿غَيْرُ مُسَكِّفَيْنَ وَلَا مُتَخَذِّيَ أَخْدَانٍ﴾ [المائدة: ٥].

كما في الصحيح عن عائشة قالت: كان النكاح في الجاهلية على أربعة أنحاء<sup>(١)</sup>؛ وذكرت أصحاب الريات، وهن المسافحات، وأن إلحاد النسب في وطهنهن كان بالقافة، وذكرت التي يطأها جماعة محصورة، وأن الإلحاد كان بتعيين المرأة، وذكرت نكاح الاستبضاع، وهو غير نكاح ذوات الأخدان، وذكرت النكاح الرابع، وهو النكاح المعروف، الذي أحله الله.

(١) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٥١٢٧) وأبو داود في سنته برقم (٢٧٧٢).

فالشيطان جعل من الحرام ما فيه مضاهاة للحلال، وإن سُمِّيَ باسم آخر، لكن المعنى فيه اشتراك، فالله أباح للرجل امرأته ومملوكته، وكل من الرجل والمرأة زوج الآخر، فذوات الأخذان بينهن [ وبين أخذانهن ] نوع ازدواج واقتزان كذلك، ولهذا ميز الله بين هذا وهذا.

وأخفي من ذلك مؤاخاة كثير من الرجال لكثير من النساء أو لكثير من الصبيان، وقولهم: إن هذه مؤاخاة الله إذا لم تكن المؤاخاة على فعل الفاحشة كذوات الأخذان؛ فهذا الذي يظهرونه للناس الذين يواافقونهم ويقررونهم على ذلك، ويرون كلهم أن من أحب صبياً - أو امرأة - لصورته وحسنها من غير فعل فاحشة، فإن هذا محبة الله.

فهذا من الضلال والغي وتبدل الدين، حيث جعل ما كرهه الله محبوبًا له، وهو نوع من الشرك، والمحبوب المعظم بذلك طاغوت.

وذلك أن اعتقاد أن التمتع بالمحبة والنظر أو نوع من المباشرة إلى المرأة الأجنبية والصبيان هو الله وهو حب في الله، كفر وشرك، كاعتقاد أن محبة الأنداد حب الله، وأن الاجتماع على الفاحشة تعاون على البر والتقوى، وأن الإقامة على ذلك بالعبادة هي عبادة الله، ونحو ذلك.

فاعتقد أن هذه الأمور التي حرمتها الله ورسوله تحريمًا ظاهراً، أنها دين الله ومحبة الله، نوع من الشرك والكفر.

ثم قد يكون منها - من خفيها - أشياء تروج على من لم يبلغه العلم، كما اشتبه على كثير من العلماء والعباد أن استماع أصوات الملاهي تكون عبادة الله، واشتبه على من هو أضعف علمًا وإيماناً أن التمتع بمشاهدة هذه الصور يكون عبادة الله.

ثم بعد هذا الضلال وما فيه من الغي هم أربعة أقسام:

قوم يعتقدون أن هذا الله ويقتصرن عليه، كما يوجد مثل ذلك في كثير من الأجناد والمتنسكة وال العامة.

واليوم يعلمون أن هذا ليس الله، وإنما يظهرون هذا الكلام نفاقاً وخداعاً،

لثلا ينكر عليهم، وهؤلاء من وجهه أمثل، لما يُرجى لهم من التوبة، ومن جهة أخبت، لأنهم يعلمون التحرير ويأتون المحرم.

وقوم مقصودهم ما وراء ذلك من الفاحشة الكبرى، فتارة يكونون من أولئك الظالمين الذين يعتقدون أن هذه المحبة التي لا وطء فيها لله، فيفعلون شيئاً لله، ويفعلون هذا لغير الله، وتارة يكونون من أولئك الغاوين المنافقين الذين يظهرون أن هذه المحبة لله، وهم يعلمون أنها للشيطان، فيجمع هؤلاء بين هذا الكذب وبين الفاحشة الكبرى، وهؤلاء في هذه المخادنة والمؤاخاة يضاهون النكاح، فإنه يحصل بين هذين من الاقتران والازدواج ما يشبه اقتران الزوجين، ويزيد عليه تارة، وينقص عنده أخرى، وما يشبه اقتران المتحابين في الله والمتآخين في الله، لكن الذين آمنوا أشد حباً لله.

فالتحابان في الله يعظم تحابهما ويقوى ويثبت، بخلاف هذه المؤاخاة الشيطانية، فإنه يترتب عليها أنواع من الفساد، ثم هذا قد يظهر وينتشر حتى قد يسمونه زواجاً، ويقولون: تزوج هذا بهذا، كما يفعل ذلك بعض المستهزئين بآيات الله من فجار الفساق والمنافقين، ويقره الحاضرون على ذلك ويضحكون، وربما أعجبهم مثل هذا المزاح.

كما أن اعتقاد أن هذه المحبة لله أوجب لمن كان من فجار الفساق والمنافقين أن يقول لهم: الأمرد حبيب الله، والملتحي عدو الله، وذلك يعجبهم ويضحكون منه، وحتى اعتقاد كثير من المردان أن هذا حق، وهو داخل في قول النبي ﷺ: «إذا أحب الله العبد نادى في السماء: يا جبريل إني أحب فلاناً»<sup>(١)</sup>، فيصير يعجبه أن يحب ويعتقد الغاوي أنه محبوب.

وذلك أن من فقهاء الكوفة من لا يوجب في اللوطية الحد بل التعزير، إلا إذا أسرف فيه فإنه يبيح قتلها سياسة، ومن الفقهاء من يوجب فيه حد الزاني، كأشهر قوله الشافعي، وإحدى الروايتين عن أحمد، وقول أبي يوسف ومحمد،

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٣٢٠٩، ٦٠٤٠، ٧٤٨٥) ومسلم في صحيحه برقم (٢٦٣٧) والترمذى في سنته برقم (٣١٦١) وأحمد في المسند (٢/٤١٣، ٥٠٩، ٥١٤) والبغوي في شرح السنة برقم (٣٤٧٠).

وأكثر فقهاء الحجاز وأهل الحديث يوجبون قتلهم جميعاً، كمذهب مالك، وظاهر مذهب أحمد.

وزعم بعض الفقهاء أن فجور [الرجل] بمملوكه شبهة في درء الحد، وهو موجب للتعزير، كما هو أحد القولين في وطء أمه المحرّمة عليه برضاع أو محرّمته، وأيضاً فالعقوبة بالقتل إنما تكون في حق البالغ، وأما الصبي - وأمثاله - فيجوز قتله إذا قاتل مع الكفار، فأما بمجرد فعله هو بنفسه فلا يقتل بل يعاقب بما يرجره.

وكذلك النوع الثاني من الحلال، وهو ملك اليمين، فإن المرأة قد تملك الرجل، والرجل قد يملك الصبي، وقد يكون في هذا الملك نوع من ملك الرجل الأمة، فربما استمتعت المرأة بمملوكتها بمقدمات النكاح، أو بالنكاح، مضاهاة لاستمتاع الرجل بمملوكته، وربما تأولت القرآن على ذلك، واعتتقدت أن ذلك داخل في قوله تعالى: ﴿أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ﴾ [المؤمنون: ٦]، كما رفع إلى عمر ابن الخطاب امرأة تزوجت عبدها، وتأنولت هذه الآية، ففرق بينهما، وأدبها، وقال: ويحك إنما هذه للرجال لا للنساء.

وكذلك كثير من جهال الترك وغيرهم قد يملك من الذكران من يحبهم ويستمتع بهم، وقد يتأنّل بعضهم على ذلك: ﴿إِلَّا عَلَيْهِ أَزْوَاجُهُمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ﴾ [المؤمنون: ٦]، ومن المعلوم أن هذا كفر بإجماع المسلمين، فالاعتقاد بأن الذكران حلال - بملك أو غير ملك - باطل وكفر بإجماع المسلمين واليهود والنصارى وغيرهم.

ثم من هؤلاء من يتأنّل هذه الآية، ومنهم من يتأنّل: ﴿وَلَعَبْدٌ مُّؤْمِنٌ خَيْرٌ مِّنْ مُّشْرِكٍ﴾ [البقرة: ٢٢١] ولا يفرق بين المنكوح والنافع، كما سألني مرة بعض الناس عن هذه الآية، وكان من يقرأ القرآن ويطلب العلم، وقد ظن أن معناها إباحة ذكران المؤمنين.

وآخرون قد يجتمع بهم من يقول لهم: إن في هذه المسألة خلافاً، ويكذب أئمة المسلمين الذين لا تكون مذاهبهم ظاهرة في بلاده، مثل من يكون بأرض الروم فيكذب على مذهب مالك ويقول: هو مباح في مذهب مالك، ومنهم من يقول: هذا مباح للضرورة، مثل أن يبقى الرجل أربعين يوماً، إلى أمثال هذه الأمور التي

خاطبني فيها، وسألني عنها، طوائف من الجناد والعامنة والفقراء، وكان عندهم من هذه الاعتقادات الفاسدة ألوان مختلفة، قد صدتهم عن سبيل الله.

ومنهم من قد بلغه خلاف بعض العلماء في وجوب الحد في بعض الصور، فيظن أن ذلك خلاف في التحرير، فربما قال ذلك أو اعتقده، ولا يفرق بين الخلاف على الحد المقدر والتحريم، وأن الشيء قد يكون من أعظم المحرمات، كالدم والميته ولحم الخنزير، وليس فيه حد مقدر.

ثم ذلك الخلاف قد يكون قوله ضعيفاً، فيتولد من ذلك القول الضعيف - الذي هو خطأ بعض المجتهدين، وهذا الظن الفاسد الذي هو خطأ بعض الجاهلين - ومن الكذب الذي هو فرية بعض الظالمين، تبديل الدين، وطاعة الشياطين، وسخط رب العالمين، حتى نقل أن كثيراً من المماليك يتمدح بأنه لا يعرف إلا سيده، كما يتمدح الأمة بأنها لا تعرف إلا سيدها وزوجها، وكذلك كثير من المردان الأحداث يتمدح بأنه لا يعرف إلا خدينه وصديقه أو مؤاخيه، كما يتمدح المرأة بأنها لا تعرف إلا زوجها. وكذلك كثير من الزناة بالمماليك والأحداث من الصبيان، قد يتمدح بأنه عفيف عمما سوى خدنه، الذي هو قرينة كالزوجة، أو عمما سوى مملوكه الذي هو قرينه، كما يتمدح المؤمن بأنه عفيف [إلا] عن زوجته أو ما ملكت يمينه.

ولا ريب أن الكفر والفسق والعصيان درجات، كما أن الإيمان والعمل الصالح درجات: ﴿هُمْ دَرَجَتٌ عِنْدَ اللَّهِ وَآلُهَ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ﴾ [آل عمران: ١٦٣]، وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا الَّذِي يُكَبِّدُ فِي الْكُفُرِ﴾ [التوبه: ٣٧].

وقال تعالى: ﴿فَإِنَّمَا الَّذِينَ مَأْتَنَا فَرَدَادُهُمْ إِيَّنَا وَهُمْ لَا يَشْبِهُونَ﴾ [آل عمران: ١٢٥]، ﴿الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ فَرَدَادُهُمْ يَرْجِسُ إِلَّا يُحِسِّنُهُمْ وَمَا أَتَوْا وَهُمْ كَافِرُونَ﴾ [آل عمران: ١٢٦].

وقال تعالى: ﴿فَلَئِنْ زَاغُوا أَرَأَ اللَّهُ قُلُوبُهُمْ﴾ [الصف: ٥]، كما قال تعالى: ﴿بَيَّنَ اللَّهُ الَّذِينَ مَأْمَنُوا بِالْقَوْلِ الْأَثَيْتِ﴾ [إبراهيم: ٢٧] وقال: ﴿وَلَيَرِدَكَ كَثِيرًا مِنْهُمْ مَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ مِنْ رِبِّكَ طَغَيْتَنَا وَكُفَّرْنَا﴾ [المائدah: ٦٨]، كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ مَا أَتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَقْرَئُونَهُ بِمَا أَنْزَلَ﴾ [الرعد: ٣٦].

فالمتخذ خدناً من الرجل والنساء أقل شرًّا من المسافح، لأن الفساد في ذلك أقل، والمستخفي بما يأتيه أقل إثماً من المجاهر المستعلن، كما في الحديث عن النبي ﷺ أنه قال: «من ابْتَلِيَ مِنْ هَذِهِ الْقَادُورَاتِ بِشَيْءٍ فَلَيُسْتَرِّ بِسْتَرِ اللَّهِ، فَإِنَّمَا مِنْ يَبْدِلُنَا صَفْحَتِهِ نَقْمٌ عَلَيْهِ كِتَابُ اللَّهِ»<sup>(١)</sup>.

وقد قال ﷺ: «من ستر مسلماً ستره الله في الدنيا والآخرة»<sup>(٢)</sup>.

وفي الحديث: «إن الخطيبة إذا أخفيت لم تضر إلا أصحابها، ولكن إذا أعلنت فلم تنكر ضرت الجماعة»<sup>(٣)</sup>.

وفي الحديث عن النبي ﷺ أنه قال: «كُلُّ أُمْتي معاذِي إِلَّا المجاهرين، وَإِنْ مَعَاهُهُ أَنْ يَبْيَطِ الرَّجُلُ عَلَى الذَّنْبِ وَقَدْ سَتَرَ اللَّهُ، فَيُصْبِحُ فِي تَحْدِيثِ بَذْنِهِ، وَيَقُولُ: يَا فَلَانُ فَعَلْتَ اللَّيْلَةَ كَيْتَ وَكَيْتَ»<sup>(٤)</sup>، أو كما قال.

فإن الإقلال والاستخفاء خير من هذه الوجهة، ولكن قد يقترب بها ما يكون أعظم من بعض المسافحة والمجاهرة، وهي المحبة والتعظيم التي توجب محبة ما يحبه الخدن، وتعظيم ما يعظمه، وموالاة من يواليه، ومعاداة من يعاديه، والاسترار بذلك والنفاق فيه، فقد تكون في هذه الموالاة والمعاداة والنفاق من العداون والضرر على المسلمين، أعظم مما في المجاهرة والمسافحة، ويكون ذلك بمنزلة الكافر المعلم كفره، وهذا بمنزلة المنافق، فأماماً إذا لم يكن عداون على الناس وتضييع لحقوقهم لانتفاء المحبة أو لغير ذلك، فالأخير أحياناً في القدر والوصف، والواجب استعمال الكتاب والسنّة في جميع الأمور.

ولا ريب أن هذه المخادنة وملك اليمين ونحو ذلك مما فيه اشتراك في

(١) أخرجه مالك في الموطأ (٨٢٥/٢).

(٢) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٢٦٩٩) وأبو داود في سننه برقم (٤٩٤٦) والترمذى في سننه برقم (١٤٢٥) وابن ماجه في سننه برقم (٢٢٥) وأحمد في المسند (٢٥٢/٢، ٢٩٦، ٥٠٠، ٥١٤).

(٣) عزاه في الجامع الكبير للدلجمي عن أبي هريرة.

(٤) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٦٠٦٩) ومسلم في صحيحه (٤/٢٢٩١).

محرم مضاد للحلال، لا بد أن يتضمن من المباح ما يصير فيه من الشبه بالحلال، و[من] التمييز عن الحرام الممحض ما يكون فيه رواج له، إذ الحرام الممحض من كل وجه لا يشبه بالحلال الممحض من كل وجه، بل يقتني الرجل المملوك لنوع من الاستخدام، ويضم إلى ذلك الاستمتاع وقد يكون هذا أغلب في نفسه من الآخر، وقد يكون بالعكس، وذلك الاستخدام قد يكون مباحاً في الشريعة، وقد يكون فيه نوع من الظلم والعدوان، إما باسترقاق الأحرار، وإما باشتراء المماليك لنفسه بالمال المغصوب من بيت المال أو غيره، وإما في استخدامهم على وجه الكبراء والعلو في الأرض بإذلاله لهم في غير طاعة الله، وإذلال الناس بهم في غير طاعة الله، إلى أمثل ذلك من الوجوه التي يكون فيها من الظلم والعدوان أمور عظيمة، وينضم إلى ذلك الفاحشة.

وكذلك في المخادنة التي صورتها مؤاخاة، قد تكون لأجل الاستئجار لصناعة ونحوها، وقد تكون لتعلم صناعة أو كتابة أو قراءة أو علم أو تأديب وتنوير، وغير ذلك من الأمور المباحة والمستحبة والواجبة في الدين، وقد تكون لكافالة وتربية، إما ليتم ذلك الصبي أو غربته، أو لقرابة بينهما، أو غير ذلك، وقد يكون اشتراكاً محسضاً في صناعة أو تجارة أو بحمل مال، أو مجاورة وصلة، أو تعلم أو تأدب أو غير ذلك مما يشترك الناس فيه لغير فاحشة بشركة مباحة أو مأمور بها أو منهي عنها، ويكون بينهم في ذلك من التعاقد والتحالف ما يكون بين المشتركيين في الأمور، وقد يسمى ذلك صديقاً ورفيقاً، وسمى بالتركية خوشداشا وغير ذلك، وهو من قسم التحالف، فيكون بين المشتركيين في الحال والحرام من المعاوضة والمشاركة، [إما] على غير فاحشة، وإنما معاوضة بتلك، فتكون شبهة مع الشهوة، فغالب وقوع المحرمات من هذا الباب، وقد لُبس فيه الحق بالباطل، وأشرك فيه الحق بالباطل.

والمؤمن ينبغي له أن يعرف الشرور الواقعة، ومراتبها في الكتاب والسنّة، كما يعرف الخيرات الواقعة، ومراتبها في الكتاب والسنّة، فيفرق [بين] أحكام الأمور الواقعة الكائنة، والتي يراد إيقاعها في الكتاب والسنّة، ليقدم ما هو أكثر خيراً وأقل شرّاً على ما هو دونه، ويدفع أعضم الشررين باحتمال أدناهما، ويجلب أعظم الخيرين بفوائط أدناهما، فإن لم يعرف الواقع في الخلق، والواجب في الدين، لم يعرف أحكام الله في عباده، وإذا لم يعرف ذلك كان قوله

و عمله بجهل ، ومن عبد الله بغير علم كان ما يفسد أكثر مما يصلح .

وإذا عرف ذلك فلا بد أن يقترب بعلمه العمل الذي أصله محبته لما يحبه الله ورسوله ، وبغضه لما يبغضه الله ورسوله ، وما اجتمع فيه الحبيب والبغض ، المأمور به والمنهي عنه ، أو الحلال والمحظور ، أعطى كل ذي حق حقه ليقوم الناس بالقسط ، فإن الله بذلك أنزل الكتاب ، وأرسل الرسل ، فالعلم بالعدل قبل فعل العدل .

فإذا علم وأحب ، كان من تمامه الجهاد عليه ، كما قال تعالى : ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا إِلَيْبِنَتْ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَبَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا الْمُحَمَّدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَتَّفِعٌ لِلنَّاسِ﴾ [الحديد: ٢٥] ، والعلم هو طريق إلى العمل وسبب ، كما قيل في قوله تعالى : ﴿وَمَا نَنْهَاةٌ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ سَيِّئٌ﴾ [الكهف: ٨٤] أي علمًا .

فالعلم بالخير سبب إلى فعله ، والعلم بالشر سبب إلى منعه ، هذا مع حسن النية ، وإلا فالنفس الأمارة بالسوء قد يكون علمها بالسوء سبب لفعله ، وبالخير سبب لمنعه ، وكذلك الإثم والبغى بغير الحق ، مثل الخمر الذي اتخذ منه أنواع من المسكرات ، وقيل : إنها حلال ، وسميت بغير أسماء الخمر ، وهي من الخمر .

وكذلك ظلم العباد في النفوس والأموال والأعراض ، فيه ما قد سمي حقداً وعدلاً ، وشرعأً وسياسة وجهاداً في سبيل الله ، وهو من الكفر والفسق والعصيان ما لا يخصيه إلا الله ، وكذلك الإشراك بالله بغير حق ، والقول بما لا يعلم ، مثل أنواع الغلو في الدين ، واتخاذ العلماء والعباد أرباباً من دون [الله ، والقول] بتحريم الحلال ، وتحليل الحرام ، وأنواع الإشراك بالمخلوقات : عبادة لها ، واستعانت بها ، وغلوا فيها ، وقولاً على الله في اسمائه وصفاته وأحكامه ما قد دخل في ذلك من الباطل الذي سمي بأسماء محمودة أو غير مذمومة : كالعبادة ، والزهادة ، والتحقيق ، وأصول الدين ، والفقه ، والعلم ، والتوحيد ، والكلام ، والفقر والتتصوف ما لا يخصيه إلا الله .

ومما ينبغي أن يعرف أن كل تبديل يقع في الأديان ، بل كل اجتماع في العالم ، لا بد فيه من التحالف ، وهو الاتفاق والتعاقد على ذلك ، من الثنيين فصاعداً ، فإن بني آدم لا يمكن عيشهم إلا بما يشتراكون فيه من جلب منفعتهم ودفع مضرتهم ، فاتفاقهم على ذلك هو التعاقد والتحالف .

ولهذا كان الوفاء بالعهود من الأمور التي اتفق أهل الأرض على إيجابها لبعضهم على بعض، وإن كان منهم القادر الذي لا يوفى بذلك، كما اتفقوا في إيجاب العدل و الصدق، فإذا اتفقا وتعاقدوا على اجتلاف الأمر الذي يحبونه، ودفع الأمر الذي يكرهونه، أعاد بعضهم بعضاً على اجتلاف المحبوب، ونصر بعضهم بعضاً على دفع المكروه، ولو لم يتعاقدوا بالكلام، نفس اشتراكهم في أمر يوجب عليهم اجتلاف ما يصلح ذلك الأمر المشترك، ودفع ما يضره، كأهل النسب الواحد، وأهل البلد الواحد، فإن التناصب والتجاور يوجب التعاون على جلب المنفعة المشتركة، ودفع الضرر المشترك.

فصار الاشتراك بينهم تارة يثبت بفعلهم، وهو التعاقد على ما فيه خيرهم، وتارة يثبت بفعل الله تعالى.

وقد جمع الله عز وجل هذين الأصلين في قوله تعالى: ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي نَسَأَلْنَاهُ بِهِ وَالْأَرْجَاعُ﴾ [النساء: ١]، وذكر في هذه السورة [الأمور] التي بينهم من جهة الخلق، وهي من جهة العقود، كما قال تعالى: ﴿وَهُوَ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصَهْرًا﴾ [الفرقان: ٥٤].

وقال تعالى: ﴿الَّذِينَ يُؤْفَوْنَ يَمْهِدُ اللَّهُ وَلَا يَنْفَضُونَ إِلَيْشَقَ ٦٠ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ﴾ الآية [الرعد: ٢٠ - ٢١].

وقال تعالى: ﴿وَمَا يُؤْنِسُ إِلَّا الْفَنِيسِينَ ٦١ الَّذِينَ يَنْفَضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِسْتَقْبَلٍ وَيَنْقُطُونَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ﴾ [البقرة: ٢٦ - ٢٧].

وإذا كان لا بد في كل ما يشتركون فيه، من تحالف وغير تحالف، من التعاون على جلب المحبوب، والتناصر لدفع المكروه، فالمحبوب هو الموالى، والمكروه هو المعادي، فلا بد لكلبني آدم من ولادة وعداوة، ولهذا جميعهم يتمادحون بالشجاعة والسماحة؛ فإن السماحة إعانته على وجود المحبوب بالأموال والمنافع وغير ذلك، والشجاعة نصر لدفع المكروه بالقتال وغيره، ولا قوام لشيء من أموربني آدم إلا بذلك، ومبني ذلك بينهم على العدل في المشاركات والمعاوضات.

فظهر أن جميع أموربني آدم لا بد فيها من تعاون بينهم، ودفع ومنع

لغيرهم، فلا بد لهم من عقد وقدرة، والعقد أصله الإرادة كما قال تعالى: ﴿وَأَتَّقُوا  
اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ﴾ [النساء: ١] أي: يتعاهدون ويتعاقدون، والقدرة: القدرة.

ومعلوم أنه لا بد في كل فعل من إرادة وقدرة، والمشتركون لا بد من اتفاقيهم في إرادة وفي قدرة، فالذى يناله بعضهم من جلب محبوب ودفع مكروه من بعض، هو بالإرادة والطوع، والذى ينالونه من غيرهم من جلب محبوب ودفع مكروه، وهو بالقدرة على ذلك العدو المكروه منه، كما أن الوطء بملك النكاح الذى هو عقد، أصله الإرادة والطوع، وبملك اليمين، الذى هو قهر بالقدرة على سبيل الكره، واشتراكم فى الجلب والدفع إما أن يكون تبعاً لتعاقدهم، وإما أن يكون بأمر آمر مطاع فىهم، فال الأول: هو التحالف. والثانى: ما يطاع بغير تحالف، سواء كانت طاعته بحق أو بغير حق.

فالذى بحق ما أمر الله بطاعته من أنبيائه وأولي الأمر من المؤمنين، وطاعة الوالدين، ونحو ذلك، وما يجاب به بعضهم إلى مراد بعض بحق، فإن ذلك هو معنى الطاعة، إذ المقصود بها موافقة المطلوب.

وأما بغير حق فكتابة الطواغيت، وهو كل ما عظم بباطل.

وكل قوم لا تجمعهم طاعة مطاع في جميع أمورهم، فلا بد لهم من التعاقد والتحالف فيما لم يأمرهم به المطاع.

ولهذا كانت الشريعة المنزلة من عند الله الأفعال فيها التي تجب لله، وتجب لبعض الناس على بعض: تارة تجب بإيجاب الله، وتارة تجب بالعقد: كالنذر، وعقود المفاوضات والمشاركات، فلا واجب في الشريعة إلا بشرع أو عقد.

وإذا لم يكونوا على شريعة منزلة من عند الله، فإما أن يكونوا على شريعة [غير] منزلة أو سياسة وضعها بعض المعظمين فيهم بنوع قدرة وعلم ونحو ذلك، وما بقدرة من هذه الأمور الجامعة أوجب التحالف بينهم، فإنه لا ينتظم لهم أمر إلا بطاعة أمير متحالفون عليه، أو يأمرهم به من يطيعونه، ولهذا أنكر التحالف في الأمم الخارجة عن الشريعة، وفي الخارجين عنها، وفي الأمور التي لا تردد إلى الشريعة، وإنما يظهر ذلك حيث تدرس آثار النبوة المطاعة، فيتحالف قوم على طاعة ملك أو شيخ، أو طاعة بعضهم البعض في أمور يتفقون عليها ويتحالفون،

كما كان العرب في جاهليتهم يتحالفون، ومنه الحليف الذي يكون في القبيلة فيصير منهم.

قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ عَقدْتَ أَيْنَتُكُمْ فَنَأْتُهُمْ نَصِيبُهُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا﴾ [ النساء: ٣٣].

وقال تعالى: ﴿وَأَوْفُوا بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَنَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كَبِيلًا إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴾١﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَهَضَتْ غَلَّهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنْكَثَتْ تَنَحُّدَهُ أَيْمَنَكُنْ دَخْلًا يَتَكَبَّرُ أَنْ تَكُونَ أَمْمَةً هِيَ أُمَّةٌ إِنَّمَا يَتَلَوَّكُمُ اللَّهُ يَعْلَمُ وَلَيَبْيَانَ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنْتُمْ فِيهِ تَعْلِفُونَ ﴾٢﴿﴾ [النحل: ٩٢ - ٩١].

وكذلك ما يوجد من التحالف بالتآخي وغير التآخي للملوك والمشياخ وأهل الفتوة ورماة البندق، وسائر المتفقين على بعض الأمور، هو داخل في هذا. وأيمان التعاقد والتحالف عام لبني آدم، وهم في جاهليتهم تارة يتحالفون تحالفًا يحبه الله، كما قال النبي ﷺ: «لقد شهدت حلفاً مع عمومتي في دار عبد الله بن جدعان ما يسرني بمثله حمر النعم، - أو قال: [ما] يسرني حمر النعم - وأن أنقضه، ولو دعيت إلى مثله في الإسلام لأجتب»<sup>(١)</sup>.

وفي مثل هذا ما رواه [مسلم] عن [جبير بن مطعم، عن] النبي ﷺ أنه [قال]: «لا حلف في الإسلام، وما كان من حلف في الجاهلية فلم يزده الإسلام إلا شدة»<sup>(٢)</sup>.

وهذا الحلف يسمى حلف المطبيين، كان يقدم إلى مكة من يظلمه بعض أكبابها، فيستصرخ فلا ينصره أحد، حتى أنشد بعض القادمين:

يا آل مكة مظلوم بضاعته ببطن مكة بين الركن والحجر  
وكان عبد الله بن جدعان من خيارهم، فاجتمع قبائل من قريش في بيته

(١) أخرجه ابن حبان في صحيحه برقم (٤٣٧٤) والبيهقي في سنته (٣٦٦/٦).

(٢) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٢٥٣٠) وأبو داود في سنته برقم (٢٩٢٥) والنسائي في سنته الكبرى (٤/٩٠) وأحمد في المسند (٨٣/٤).

على التحالف للتعاون على العدل ونصر المظلوم، ووضعوا أيديهم في قصعة فيها طيب، فسمى حلف المطبيين.

فأما إذا كان القول على الشريعة التي بعث الله بها رسوله في دينهم ودنياهم فإن ذلك يعنيهم عن التحالف إلا عليها، فعليها يكون تحالفهم وتعاقدهم وتعاونهم وتناصرهم، كما وصف الله به المحبين المحبوبين في قوله تعالى: ﴿فَسَوْقَ يَأْتِيَ اللَّهُ بِقَوْرَبِهِمْ وَيُجْبِيَهُمْ أَذْلَالَهُ عَلَى الْكُفَّارِ بِمُهَمَّدِهِنَّ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ الْآئِمَّةِ﴾ [المائدة: ٥٤].

وعلى ذلك يباح المطاعون فيهم من الأمراء والعلماء وغيرهم، كما قال أبو بكر الصديق في خطبته لل المسلمين: «أطیعونی ما أطعت الله [ورسوله]، فإذا عصیت الله [ورسوله] فلا طاعة لي عليکم».

وبذلك أمر الله ورسوله في طاعة أولي الأمر، فقال النبي ﷺ: «على المرأة المسلم السمع والطاعة، في عسره ويسره، ومنتشهه ومكرهه، ما لم يؤمر بمعصية الله، فإذا أمر بمعصية الله فلا سمع ولا طاعة»<sup>(١)</sup>. وقال النبي ﷺ: «إنما الطاعة في المعروف»<sup>(٢)</sup>، «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق»<sup>(٣)</sup>.

وفي الصحيح أن عبد الله بن عمر كتب بيعته إلى عبد الملك بن مروان لما

(١) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٧١٩٩ - ٧٢٠٠) ومسلم في صحيحه برقم (١٧٠٩) والنسائي في سننه (١٣٨/٧) وأحمد في المسند (٥/٣١٤، ٣١٦، ٣١٨، ٣١٩، ٣٢١) وابن حبان في صحيحه برقم (٤٥٤٧) من حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه بلفظ: «بایعنا رسول الله ﷺ على السمع والطاعة في اليسر والعسر، والمنتشر والمكره...». الحديث، وأخرجه مسلم في صحيحه برقم (١٨٣٩) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما بلفظ: «على المرأة المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره، إلا أن يُؤمر بمعصية، فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة».

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٤٣٤٠، ٧١٤٥، ٧٢٥٧) ومسلم في صحيحه برقم (١٨٤٠) وأبو داود في سننه برقم (٢٦٢٥) والنسائي في سننه (٧/١٠٩) وأحمد في المسند (١/٨٢، ٩٤، ١٢٤).

(٣) أخرجه أحمد في المسند (٦٦/٥) وغيره وصححه العلامة الألباني رحمه الله في السلسلة الصحيحة برقم (١٧٩).

اجتمع الناس عليه: «العبد الله عبد الملك أمير المؤمنين، إني قد أقررت لك بالسمع والطاعة على سنة الله وسنة رسوله فيما استطعت، وقد أقرَّ بِنَيَّ لما أقررت به»<sup>(١)</sup>.

فأخبره أنه يعاقده على ما أمر الله به من الطاعة له في طاعة الله بحسب قدرته، وهذا واجب عليه بالشرع.

فهو تعاقد على ما أمر الله بمنزلة نفس الدخول في الإسلام، وبيعة النبي ﷺ، كما بايعه الأنصار، وكما بايعه المسلمين تحت الشجرة، وكما كان يبايع المسلمين على السمع والطاعة ويلقنيهم: «فيما استطعتم»<sup>(٢)</sup>.

وطاعة الرسول واجبة على الخلق بإيجاب الله بمعاقدتهم على ذلك: معاقدة على طاعة الله، كما قال تعالى: ﴿وَإِذَا أَخْذَ اللَّهُ مِيقَاتَ الْيَتَامَةَ أَتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابِ وَجِئْتُمْ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتَؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْهَرُنَّهُ قَالَ إِنَّمَا أَقْرَرْتُمْ وَأَخْذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِيمَانِي قَالُوا أَقْرَرْنَا فَالْفَأْشِدُونَا وَإِنَّا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ﴾ [آل عمران: ٨١].

لكن هذا إنما كان ظاهراً في أيام الخلفاء الراشدين، وبعدهم كثرت العقود الموافقة للشريعة تارة، والمختلفة لها أخرى، فلا جرم كان الحكم العام في جميع هذه العقود أنه يجب الوفاء فيها بما كان طاعة لله، ولا يجوز الوفاء فيها بما كان معصية لله، كما قال النبي ﷺ في الأحاديث الصحيحة: «ما بال أقوام يشترون شروطاً ليست في كتاب الله، ما كان من شرط ليس في كتاب الله فهو باطل، وإن كان مائة شرط، كتاب الله أحق، وشرط الله أوثق»<sup>(٣)</sup> وقال ﷺ: «من

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٧٢٠٣، ٧٢٠٥، ٧٢٧٢).

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٧٢٠٢) ومسلم في صحيحه برقم (١٨٦٧) والترمذى في سننه برقم (١٥٩٣) وأبو داود في سننه برقم (٢٩٤٠) والنسائي في سننه (١٥٢/٧) وأحمد في المسند (٩/٢، ٦٢، ٨١، ١٠١، ١٣٩) والبغوي في شرح السنن برقم (٢٤٥٤) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما.

(٣) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٢١٥٥، ٢٥٦١، ٢٥٦٣، ٢٧١٧) ومسلم في صحيحه برقم (١٥٠٤) وأبو داود في سننه برقم (٢٢٣٣)، (٢٩٣٠) والترمذى في سننه برقم (١١٥٤) والنسائي في سننه (٦/١٦٤ - ١٦٥) وابن ماجه في سننه برقم (٢٥٢١) وأحمد في المسند (٦/٨١، ٨٢، ٢١٣، ٢٧٢).

نذر أن يطيع [الله] فليطعه، ومن نذر أن يعصي فلا يعصه»<sup>(١)</sup>، وفي السنن:  
«المسلمون على شروطهم، إلا شرطاً أحل حراماً أو حرم حلالاً»<sup>(٢)</sup>.

فأما أمر الدين وما يحبه الله ويقرب إليه، فليس لعقودبني آدم فيه أثر، بل المرجع في ذلك إلى أمر الله ورسوله، فلا دين إلا ما أمر الله به، ومن اتبع في ذلك عقودبني آدم،فهم الذين اتبعوا شركاءهم، الذين شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن الله به، وهذه حال جميع ما ابتدع من الدين، فإن الذي ابتدعه وافقه عليه غيره وحالقه، فاتخذوه ديناً فتدين هذا فيه يظهر حال جميع [أهل] البدع المخالفة للكتاب والسنة، وأن الموافقة عليها هي من هذا الباب.

وأكثر ما ينفع بين المسلمين ما فيه حق وباطل، إذ الباطل المحض لا يبقى بينهم، وذلك يتضمن التحالف على غير ما أمر الله به، و التبديل لدين الله بما ليس من الحق بالباطل، وهذه حال اليهود والنصارى وسائر أهل الضلال، فإنهما عدلوا عمّا أمرهم الله باتباعه، فليسوا بباطل ابتدعوه، بدّلوا به دين الله، وتحالفوا على ذلك الذي ابتدعوه.

وأما المعاملات في الدنيا فالالأصل فيها أنه لا يحرّم منها إلا ما حرم الله ورسوله، فلا حرام إلا ما حرم الله، ولا دين إلا ما شرعه. وإذا لم يحرّم إلا ما حرم الله ورسوله، فكان ما كان بدلـه بدون التعاقد يجب بالتعاقد، فإن العقد يوجب على كل واحد من المتعاونين والمترشـكـين ما أوجبه الآخر على نفسه له، ولهذا قال النبي ﷺ: «المسلمون على شروطهم إلا شرطاً أحل حراماً، أو حرم حلالاً»<sup>(٣)</sup>.

(١) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٦٦٩٦، ٦٧٠٠) وأبو داود في سننه برقم (٣٢٨٩) والترمذـي في سننه برقم (١٥٢٦) والنسائي في سننه (٧/١٧) وابن ماجه في سننه برقم (٢١٢٦) وأحمد في المسند (٢٤٤٠، ٣٦/٦، ٤١، ٢٢٤) والبغوي في شرح السنة برقم (٤٩/٢) من حديث عائشة رضي الله عنها.

(٢) أخرجه أبو داود في سننه برقم (٣٥٩٤) والحاكم في المستدرك (٤٩/٢) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، وصححـه العـلامـةـ الألبـانـيـ رـحـمـهـ اللهـ فيـ صـحـيـحـ سنـنـ أبيـ دـاـودـ برـقـمـ (٣٠٦٣).

(٣) تقدم تخرـيجـهـ.

وهذا الموضع كثیر فيه غلط كثیر من الفقهاء بتحريم عقود وشروط لم يحرّمها الله، كما كثیر في الأول غلط كثیر من العباد والعلماء بابتداع دين لم يشرعه الله، وإيجابه بالتعاقد عليه، حتى يوجبون طاعة شخص معين ميت أو حي من العلماء في كل شيء، ويحرّمون طاعة غيره في كل شيء نازعه فيه، لمجرد عقد العالمي الذي انتسب إلى هذا دون هذا.

وكذلك في المشايخ، حتى قد يأمرونه بمخالفة ما تبيّن له من الشريعة لأجل العقد الذي التزمه للمذهب والطريقة، فيشتّرطون شروطاً ليست في كتاب الله، ويأمرون بطاعة المخلوق في معصية الخالق، وأكثر ذلك يدخله نوع من الاجتهد الظاهر الذي فيه نوع من اتباع الظن وما تهوى الأنفس، ولقد جاءهم من ربهم الهدى.

والواجب في جميع هذه الأمور أن ما يتبيّن أنه طاعة الله ورسوله وجب اتباعه، وما اشتبه على الإنسان حاله سلك فيه مسلك الاجتهد بحسب قدرته، ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها، واجتهد العامة هو طلبهم للعلم من العلماء بالسؤال والاستفتاء بحسب إمكانهم.

فإذا كان جميع ما عليه بنو آدم لا بد فيه من تعاون وتناصر، وفيه ما هو شرك بالله، وفيه ما هو قول على الله بغير علم، وفيه ما هو إثم وبغي، وفيه ما هو من الفواحش علم أنه لا بد في الإيمان من التعاون والتناصر على فعل ما يحبه الله تعالى، ودفع ما يبغضه الله تعالى، وهذا هو الجهاد في سبيله، وأن أمر الإيمان لا يتم بدون ذلك، كما لا يتم غير الإيمان إلا بما هو من نوع ذلك.

فكل المتعاونين المتناصرين يجاهدون، ولكن في سبيل الله تارة، وفي سبيل غير الله تارة، ولا صلاح لبني آدم إلا بأن يكون الدين كله لله، وتكون كلمة الله هي العليا.

قال تعالى: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَقًّا لَا تَكُونُ فِتْنَةً وَيَكُونُ الَّذِينَ كُلُّهُمْ لَهُمْ﴾ [الأنفال: ٣٩] وهو لاء الذين تولوا الله فتولاهم الله، والذين يدينون لغير الله هم ظالمون بتولي بعضهم بعضاً، كما قال تعالى: ﴿ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ الْأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلَا تَنْتَسِعْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾ إِنَّمَا لَنْ يُغْنِوَ عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً وَإِنَّ الظَّالِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلَيَاءَ بَعْضٍ وَاللَّهُ وَلِلَّهِ الْمُنِتَّرُونَ﴾ [الجاثية: ١٨ - ١٩]. ولا يتم

لمؤمن ذلك إلا بأن يجمع بين ما جمع الله بينه، ويفرق بين ما فرق الله بينه، وهذه حقيقة الم الولاية والمعاداة، التي مبنها على المحبة والبغضة.

فال الولاية تقتضي التحاب والجمع، والمعاداة تقتضي التبغض والتفرق.

والله سبحانه قد ذكر الم الولاية والجمع بين المؤمنين، فقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا  
وَلِكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا إِلَيْنَا يُقْبِلُونَ الصَّلَاةَ وَيَرْتَقُونَ الرَّزْكَةَ وَهُمْ رَاضُونَ﴾ [المائدah: ٥٥]،  
وذكر العداوة بينهم وبين الكفار فقال: ﴿إِنَّمَا يَأْتِيهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَشْجُنُوا أَيْمَانَهُ وَالْأَنْسَرَى  
أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أَزْلَمُ بَعْضٍ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَإِنَّهُمْ مُنْتَهٰءٌ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي النَّعْمَ الظَّالِمِينَ﴾ [آل عمران: ٥١] ثم ذكر حال المستنصررين بهم فإن الم الولاية موجها التعاون والتلاطف.

فلا يُفرق بين المؤمنين لأجل ما يتميز به بعضهم عن بعض، مثل الأنساب والبلدان، والتحالف على المذاهب والطرائق والمسالك والصلوات وغير ذلك، بل يعطى كل من ذلك حقه، كما أمر الله ورسوله، ولا يجمع بينهم وبين الكفار الذين قطع الله المولاية بينهم وبينه، فإن الله هو الصراط المستقيم، صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وحسن أولئك رفيقاً.

والله سبحانه أرسل رسالته بالبيانات، وأنزل معهم الكتاب والميزان، ليقوم الناس بالقسط، فيحتاج المؤمن إلى معرفة العدل، وهو الصراط المستقيم، وإلى العمل به، وإنما وقع في جهل وإنما في ظلم.

وذلك إنما وقع من التبدل والعقود الفاسدة، كما ذكرنا من لبس الحق بالباطل، حيث صارت المحرمات من الفواحش ما ظهر منها وما بطن، والإثم والبغى بغير الحق، والإشراك بالله ما لم ينزل به سلطاناً، والقول على الله بغير علم - قد لبس بها من الحق المأذون فيه ما صارت بسببه شبيهة للحق الحسن، وإن كانت مشتملة مع ذلك على الباطل السيء، وإن صار أصحابها بين عمل صالح وأخر سيء، فقوم ينكرون ذلك كله لما علموا فيه من المنكر البغيض، وأقوام يقررون ذلك كله لما فيه من المحبوب.

وهذه القاعدة قد ذكرناها غير مرة، وهي اجتماع الحسنات والسيئات، والثواب والعقاب، في حق الشخص الواحد، كما عليه أهل جماعة المسلمين من

جميع الطوائف، إلا من شذ عنهم من الخارج والوعيادية، من المعتزلة ونحوهم، غالب المرجئة.

فإن هؤلاء ليس للشخص عندهم إلا [أن] يثاب أو يعاقب، محمود من كل وجه، أو مذموم من كل وجه. وقد بَيَّنا فساد هذا في غير هذا الموضع، بدلائل كثيرة من الكتاب والسنة، وإجماع الأمة، وذكرنا أيضاً الكلام في الفعل الواحد نوعاً وشخساً.

والغرض هنا أن هؤلاء الذين لبسوا الحق والباطل، حصل في مقابلتهم من أعرض عن الحق والباطل جميعاً، فصار هؤلاء مذمومين على فعل السيئات، محمودين على فعل الحسنات، وأولئك يذمُون على ترك الحسنات الواجبات، ويمدحون على ما قصدوا تر��ه الله من السيئات.

وبسبب ذلك أن الإنسان فيه ظلم وجهل، فإذا غلب عليه رأي أو خلق، استعمله في الحق والباطل جميعاً، لم يحفظ حدود الله، ولهذا يأمر الله بحفظ حدوده.

مثال ذلك: أن من الناس من يكون في خلقه سماحة ولبن ومحبة، فيسمح بمحبته ويعظيمه ونفعه وما له للحسن الذي يحبه الله ويأمر به، كمحبة الله ورسوله وأوليائه المؤمنين، والإإنفاق في سبيله، ونحو ذلك. ويسمح أيضاً بمحبة الفواحش والإإنفاق [فيها]، فتجده يحب الحق والباطل جميعاً، ويصدق بهما، ويعين عليهما.

ومنهم من يكون في خلقه قوة، فيمتنع من فعل الفواحش ويبغضها، ويتمتع مع ذلك من محبة نفع الناس والإحسان إليهم والحلم عن سيئاتهم، فتجده يبغض الحق والباطل جميعاً، ويكتُب بهما، ولا يعين على واحد منهمما، بل ربما صدّ عنهما.

وذلك لأن النفس أمارة بالسوء، والشيطان يزِّين للمرء سوء عمله فيراه حسناً، وهو متبع هواها، وما فيها من العلم والإيمان [يدعوه إلى الخير حتى] تذهب الحسنات بالسيئات، وإنما يفعل من الحسنات ما أقبلت عليه إرادته ومحبته دون ما أبغضته.

وفي الإنسان قوتان: قوة الحب، وقوة البغض، وإنما خلق ذلك فيه لیحب الحق الذي يحبه الله، ويبغض الباطل الذي يبغضه الله، وهؤلاء هم الذين يحبهم الله ویحبونه.

والنفس تميل إلى الإشراك بحسب الإمکان، فإذا غلب على النفوس قوة المحبة لما يناسبها، فأحبت الحق، فقد تنجذب بسبب ذلك إلى محبة ما يقارنه من الباطل.

ومن هنا مال كثیر من الناسك إلى محبة الأصوات والصور وغير ذلك، بسبب ما فيهم من المحبة، التي فيها ما هو لله، لكن ليسوا فيها الحق بالباطل. وكذلك قد يكون الشخص بالمحبة يميل إلى شهوات الغي في بطنه وفرجه وإنفاق الأموال فيها، ثم إنه بسبب ما فيه من الحب والدين يحب الحق وأهله ويعظمهم. فتجد كثيراً من أهل الشهوات، وفيهم من المحبة لله ورسوله ما لا يوجد في كثير من الناسك، كما قال النبي ﷺ في حمار الذي كان يشرب الخمر كثيراً: «لا تلعنه، فإنه يحب الله ورسوله»<sup>(۱)</sup> والحديث في صحيح البخاري وغيره.

## فصل

وإذا كان كل عمل أصله المحبة والإرادة، والمقصود [منه] التنعم بالمراد المحبوب، فكل حي إنما يعمل لما فيه تنعمه ولذته، فالتنعم هو المقصود الأول من كل قصد، كما أن التعذب والتألم هو المكره أولًا [وهو سبب] كل بغض وكل حركة امتناع، لكن وقع الجهل والظلم فيبني آدم، فعمدوا إلى الدين الفاسد والدنيا الفاجرة: طلبوها بهما النعيم، وفي الحقيقة فإنما فيهما ضده.

وبیان ذلك: أن الأعمال التي يعملها جميع بني آدم إما أن يتخذونها دیناً، أو لا يتخذونها دیناً، والذين يتخذونها دیناً إما أن يكون الدين بها دین حق، أو دین باطل، فنقول: النعيم التام هو في الدين الحق.

فأهل الدين الحق هم الذين لهم النعيم الكامل، كما أخبر الله بذلك في

---

(۱) تقدم تخریجه.

كتابه في غير موضع، كقوله: ﴿أَهَدِنَا أَصْرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ⑦ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرَ الْمَغضوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ⑧﴾ [الفاتحة: ٦ - ٧].

وقوله عن المتقين المهددين: ﴿أُولَئِكَ عَلَى هُدًى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ⑨﴾ [البقرة: ٥].

وقوله تعالى: ﴿فَإِمَّا يَأْتِنَّكُم مِنْ هُدًى فَمَنْ أَتَبَعَ هُدًى فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَى ⑩ وَمَنْ أَغْرَضَ عَنِ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً وَخَشْرُورٌ يَوْمَ الْقِيَمَةِ أَعْمَى ⑪ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنْتُ بَصِيرًا ⑫ قَالَ كَذَلِكَ أَنْتَ إِنَّنَا فَسِّينَاهَا وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ نُنَسِّي ⑬﴾ [طه: ١٢٣ - ١٢٦].

وقوله تعالى: ﴿فَمَنْ تَبَعَ هُدًى فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ⑯﴾ [البقرة: ٣٨].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الْأَذْنَارَ لِفِي تَعْبِيرٍ ⑭ وَإِنَّ الْفَجَارَ لِفِي جَحِيرٍ ⑮﴾ [الإنفطار: ١٤ - ١٣].

ووعد أهل الإيمان والعمل الصالح بالنعم التام في الدار الآخرة، ووعد الكفار بالعذاب التام في الدار الآخرة أعظم من أن يذكر هنا، وهذا مما لم ينزع فيه أحد من أهل الإسلام.

ولكن تذكر هنا نكتة نافعة، وهو أن الإنسان قد يسمع ويرى ما يصيب كثيراً من أهل الإيمان والإسلام في الدنيا من المصائب، وما يصيب كثيراً من الكفار والفحار في الدنيا من الرياسة والمال وغير ذلك، فيعتقد أن النعيم في الدنيا لا يكون إلا لأهل الكفر والفحار، وأن المؤمنين ليس لهم في الدنيا ما يتعمّلون به إلا قليلاً، وكذلك قد يعتقد أن العزة والنصرة قد تستقر للكافر والمنافقين على المؤمنين، وإذا سمع ما جاء في القرآن من أن العزة لله ورسوله وللمؤمنين، وأن العاقبة للتقوى، قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا جُنَاحَنَا لِهِمُ الظَّلَّمُونَ ⑯﴾ [الصافات: ١٧٣] وهو من يصدق بالقرآن - حمل هذه الآيات على الدار الآخرة فقط، وقال: أما الدنيا فما نرى بأعيننا [إلا] أن الكفار والمنافقين فيها يظهرون ويغلبون المؤمنين، ولهم العزة والنصرة، والقرآن لا يرد بخلاف المحسوس، ويعتمد على هذا فيما إذا أدلى عليه عدو من جنس الكفار والمنافقين أو الظالمين، وهو عند نفسه من أهل الإيمان والتقوى، فيرى أن صاحب الباطل قد علا على صاحب الحق،

فيقول: أنا على الحق وأنا مغلوب، وإذا ذكره [إنسان] بما وعده الله من حسن العاقبة للمنتقين، قال: هذا في الآخرة فقط.

وإذا قيل له: كيف يفعل الله بأولياته مثل هذه الأمور؟ قال: يفعل ما يشاء، وربما قال بقلبه أو لسانه، أو كان حاله يقتضي أن هذا من نوع الظلم، وربما ذكر قول بعضهم: ما على الخلق أضر من الخالق، لكن يقول: يفعل الله ما يشاء، وإذا ذكر برحمة الله وحكمته لم يقل إلا، أنه يفعل ما يشاء.

فلا يعتقدون أن صاحب الحق والتقوى منصور ومؤيد، بل [يعتقدون أن الله] يفعل ما يشاء.

وهذه الأقوال مبنية على مقدمتين: إحداهما: حسن ظنه بدين نفسه نوعاً أو شخصاً، واعتقاد أنه قائم بما يجب عليه، وتارك ما نهى عنه في الدين الحق، واعتقاده في خصمه ونظيره خلاف ذلك، أن دينه باطل نوعاً أو شخصاً، [لأنه] ترك المأمور و فعل المحظور.

والمقدمة الثانية: أن الله قد لا يؤيد صاحب الدين الحق وينصره، وقد لا يجعل له العاقبة في الدنيا، فلا ينبغي الاغترار بهذا.

ومن المعلوم أن العبد وإن أقر بالأخرة فهو يطلب حسن عاقبة الدنيا، فقد يطلب ما لا بد منه من دفع الضرر، وجلب المنفعة، وقد يطلب من زيادة النفع ودفع الضرر ما يظن أنه مباح، فإذا اعتقد أن الدين الحق قد ينافي ذلك لزم من ذلك إعراض القلب عن الرغبة في كمال الدين الحق، وفي حال السابقين والمقربين، بل قد يعرض عن حال المقتضدين أصحاب اليمين، فيدخل مع الطالمين، بل قد يكفر ويصير من المرتدين المنافقين أو الملعنين بالكفر، وإن لم يكن هذا في أصل الدين كان في كثير من أصوله وفروعه، كما قال النبي ﷺ: «يصبح الرجل مؤمناً ويمسي كافراً، أو يمسى مؤمناً ويصبح كافراً، يبيع دينه بعرض من الدنيا»<sup>(١)</sup>، وذلك إذا اعتقد أن الدين لا يحصل إلا بفساد دنياه، ولذلك فإنه يفرح بحصول الضرر له ويرجو ثواب ضياع ما لا بد له من المنفعة.

(١) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (١١٨) والترمذى في سننه برقم (٢١٩٥) وأحمد في المسند (٣٠٤/٢، ٣٧٢، ٣٩٠، ٣٩١، ٥٢٣) والبغوي في شرح السنة برقم (٤٢٢٣).

وهذه الفتنة التي صدت أكثربني آدم من تحقيق الدين، وأصلها الجهل بحقيقة الدين، وبحقيقة النعيم، الذي هو مطلوب النفوس في كل وقت، إذ قد ذكرنا أن كل عمل فلا بد فيه من إرادة به لطلب ما ينعم، فهناك عمل يطلب به النعيم، ولا بد أن يكون المرء عارفاً بالعمل الذي يعمله، وبالنعم الذي يطلبه.

ثم إذا علم هذين الأصلين، فلا بد أن تكون فيه إرادة جازمة على العمل بذلك، وإن العلم بالمطلوب وبطريقه لا يحصلان المقصود إلا مع الإرادة الجازمة، والإرادة الجازمة لا تكون إلا مع الصبر، ولهذا قال سبحانه وتعالى: ﴿وَالصَّابَرُ إِنَّ الْإِنْسَنَ لَئِنْ خَسِرَ إِلَّا الَّذِينَ أَمَأْتُوا وَعَمِلُوا أَصْنِفَاتٍ وَقَوَاصِنًا يَالْحَقِّ وَتَوَاصَنَا يَالصَّابَرِ﴾ [العصير: ١ - ٣]، وقال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيْمَةً يَهْدُونَ يَأْمِنُنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا يَعْبَدُنَا يُؤْتَنُونَ﴾ [السجدة: ٢٤].

فال悒ين هو العلم الثابت المستقر، والصبر [لا بد منه لتحقيق الإرادة الجازمة].

والمقالات اللتان بنيت عليهما هذه البلاية مبناهما على الجهل بأمر الله ونهيه، وبوعده ووعيده، فإن صاحبها إذا اعتقد أنه قائم بالدين الحق، فقد اعتقاد أنه فاعل للمأمور، تارك للمحظور، [وهو على العكس من ذلك]، وهذا يكون من جهله بالدين الحق.

إذا اعتقد أن صاحب الحق لا ينصره الله في الدنيا، بل قد تكون العاقبة في الدنيا للكفار على المؤمنين، ولأهل الفجور على أهل البر - فهذا من جهله بوعده الله تعالى.

أما الأول، فما أكثر من يترك واجبات لا يعلم بها ولا بوجوبها، وما أكثر من يفعل محظيات لا يعلم بتحريمها، بل ما أكثر من يعبد الله بما حرم ويترك ما أوجب، وما أكثر من يعتقد أنه هو المظلوم المحق من كل وجه، وأن خصميه هو الظالم المبطل من كل وجه، ولا يكون الأمر كذلك، بل يكون معه نوع من الباطل والظلم، ومع خصميه نوع من الحق والعدل.

وحبك الشيء يعمي ويضم، والإنسان مجبر على محبة نفسه، فهو لا يرى إلا محاسنها، وببعض لخصمه، فلا يرى إلا مساوئه، وهذا الجهل غالباً مغروباً بالهوى والظلم، فإن الإنسان ظلوم جهول.

وأكثر ديانات الخلق إنما هي عادات أخذوها عن آبائهم وأسلافهم، وتقليدهم في التصديق والتکذیب، والحب والبغض، والموالاة والمعاداة.

كما قال تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَتَيْعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأَلْوَأُ بَلْ تَنْتَعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ أَبَاءَنَا أَوْلَوْ كَانَ الشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابٍ أَسْعِيرٍ﴾ [القمان: ٢١] وقال تعالى: ﴿يَوْمَ تُقْلَبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَأْتَنَا اللَّهُ وَأَطْعَنَا الرَّسُولُ أَوْلَوْ رَبَّنَا إِنَّا أَطْعَنَا سَادَتَنَا وَكَبِرَةَنَا فَأَضْلَلُونَا السَّبِيلًا﴾ [الأحزاب: ٦٦ - ٦٧].

وقال تعالى: ﴿وَمَا نَفَرُقُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْدًا يَتَّهِمُونَ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ إِلَّا أَجَلٌ مُسَمَّى لَقُعْنَى يَتَّهِمُونَ وَلَئِنْ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكٍ مِنْهُ مُرِسِّ﴾ [الشورى: ١٤].

وأما الثاني، فما أكثر من يظن أن أهل الدين الحق في الدنيا يكونون أدلاء معدبين بما فيه، بخلاف من فارقهم إلى طاعة أخرى وسبيل آخر، ويکذب وبعد الله بنصرهم.

والله سبحانه قد بين بكتابه كلا المقدمتين فقال تعالى: ﴿إِنَّا لَنَصْرُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَدُ﴾ [غافر: ٥١].

وقال تعالى في كتابه: ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُلُّنَا لِيَعَاوَنَاهُ الرَّسُولُونَ﴾ إِنَّمَا لَهُمُ الْمَنْصُورُونَ وَلَئِنْ جُنَاحَنَا لَهُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [الصافات: ١٧١ - ١٧٣].

وقال تعالى في كتابه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَعَادُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ كُلُّوْ كَمَا كُلَّتِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ﴾ [المجادلة: ٥].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَعَادُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، أُولَئِكَ فِي الْآذَنَيْنِ﴾ كَتَبَ اللَّهُ لَأَغْلَبَنِي أَنَا وَرَسُلِي إِنِّي اللَّهُ فَوْيَ عَزِيزٌ﴾ [المجادلة: ٢٠ - ٢١].

وقال تعالى في كتابه: ﴿إِنَّهَا وَلِكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا الَّذِينَ يُقْيمُونَ الْصَّلَاةَ وَيَنْذُونَ الْزَكُوَةَ وَهُمْ رَدِيكُونَ﴾ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [المائدة: ٥٥ - ٥٦].

وذم من يطلب النصرة بولاء غير هؤلاء، فقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَنَاهُدُوا إِلَيْهِ وَالنَّصْرَتِيْ أَوْلَاهُ بَعْضُهُمْ أَوْلَاهُ بَعْضٌ وَمَنْ يَتَوَهَّمْ فَإِنَّهُ يَتَّهِمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي

الْقَوْمَ الْفَلَّاحِينَ ﴿٥١﴾ فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ يُسْرِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَحْنُ أَنْ تُصِيبَنَا دَاءُكُمْ  
فَسَأَلَ اللَّهُ أَنْ يَأْتِيَنَا بِالْفَتْحِ أَوْ أَنْفِرْتَنَا عَنِ الدِّرْهَمِ فَيُصْبِحُوا عَلَى مَا أَسْرَوْا فِي أَفْسِهِمْ تَدْمِيرَتْ  
وَيَقُولُ الَّذِينَ ءَامَنُوا أَهَؤُلَاءِ الَّذِينَ أَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْمَنِهِمْ لَمَّا هُمْ لَمَّا كُمْ حَيَطَتْ أَغْنَالَهُمْ فَأَضَبَحُوا  
خَسِيرِينَ ﴿٥٢﴾ [المائدة: ٥١ - ٥٣].

وقال تعالى في كتابه: ﴿بَشِّرِ الْمُنَافِقِينَ يَأْنَ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا﴾ الَّذِينَ يَنْجُذُونَ  
الْكُفَّارَ أَوْ لِيَأْتِيَهُمْ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَيْنَنَفَعُونَ عَنْهُمُ الْعِزَّةُ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا﴾  
[النساء: ١٣٨ - ١٣٩].

وقال تعالى في كتابه: ﴿يَقُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْعِدَّةِ لَيُخْرِجُنَّ الْأَعْزَمِينَ  
الْأَذْلَلَ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكُنَّ الْمُشْفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [المنافقون: ٨].

وقال تعالى في كتابه: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا إِلَيْهِ يَصْعُدُ الْكَلْمَرُ  
الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ وَالَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ السَّيِّئَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكَرُ أُولَئِكَ هُوَ  
يُبُورُ﴾ [فاطر: ١٠].

وقال في كتابه: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَ عَلَى الَّذِينَ  
كُلُّهُمْ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيدًا﴾ [الفتح: ٢٨].

وقال تعالى في كتابه: ﴿يَأْتِيَنَا الَّذِينَ ءَامَنُوا هُنَّ أَذْلَكُ عَلَىٰ بَعْثَرَتْ شُجِيْكُ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ  
تُؤْثِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَأْمُلُوكُ ذَلِكُ شُجِيْكُ لَكُنَّهُ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ  
يَغْفِرُ لَكُنَّهُ ذُؤْبِكُ وَيَدْخُلُكُ جَنَّتَنَجَّيِ مِنْ تَعْنِيَّهَا الْأَنْهَارُ وَمَسِكَنَ طَيْبَةَ فِي جَنَّتَنَ عَدَنَ ذَلِكَ  
الْقَرْزُ الْعَظِيمُ﴾ [١١] وَأَخْرَى تَعْجُبُهَا نَصَرٌ مِنْ اللَّهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ وَيَتَسِيرُ الْمُؤْمِنِينَ [١٢] يَأْتِيَنَا الَّذِينَ ءَامَنُوا  
كُفَّرُوا أَنْصَارُ اللَّهِ كَمَا قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْمُوَارِيْنَ مِنْ أَنْصَارِهِ إِلَى اللَّهِ قَالَ الْمُوَارِيْنَ نَعْنُ أَنْصَارَ  
اللَّهِ فَنَامَتْ طَائِفَةٌ مِنْ بَوْتِ إِنْسَكِيلَ وَكَرَتْ طَائِفَةٌ فَأَيَّدَنَا الَّذِينَ ءَامَنُوا عَلَى عَدُوِّهِمْ فَأَضَبَحُوا ظَاهِرِينَ  
﴿الصف: ١٠ - ١٤﴾.

وقال تعالى: ﴿يَعِيشَ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِنِّي وَمُظْهِرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا  
وَبِعَالِ الَّذِينَ أَنْبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ﴾ [آل عمران: ٥٥].

وقال تعالى في كتابه: ﴿وَلَوْ فَتَلَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا الْأَدَبَرَ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلَيَا  
وَلَا نَصِيرًا﴾ [١٣] سَنَةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ وَلَنْ يَحْمَدَ لِسْنَةَ اللَّهِ بَدِيلًا  
[الفتح: ٢٢ - ٢٣].

وقال تعالى في كتابه: ﴿مَوْلَى الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِينِهِمْ لَا يُؤْلِمُ الْمُشْرِكِ﴾ [الحشر: ٢] إلى قوله تعالى: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَافِعُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَمَنْ يُشَاقِقْ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ [الحشر: ٤].

وقال تعالى: ﴿وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَخْزَنُوا وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٣٩].

وقال تعالى لما قص قصة نوح، وهي نصره على قومه في الدنيا، فقال تعالى: ﴿تِلْكَ مِنْ أَبْيَاءِ الْغَيْبِ تُوجِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنَّ وَلَا قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ هَذَا فَاضِيَّ إِنَّ الْعِنْقَبَةَ لِلْمُتَفَقِّينَ﴾ [هود: ٤٩].

وقال تعالى: ﴿وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِالصَّلَوةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَا تَنْثَلِكَ رِزْقًا تَخْمُنْ تَرْزُقَكَ وَالْعِنْقَبَةُ لِلْقَوْيِ﴾ [طه: ١٣٢].

وقال تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَأْمَنُوا لَا تَنْدَخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُورِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ حَبَالًا﴾ [آل عمران: ١١٨] إلى قوله: ﴿إِنْ تَسْتَكِنُمْ حَسَنَةً سُوءُهُمْ وَإِنْ تُعْنِبُكُمْ سَيِّنةً يَفْرَحُوا بِهَا وَإِنْ تَسْرِرُوا وَتَتَقَوَّلُوا لَا يَصْهُرُكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ حَمِيمٌ﴾ [آل عمران: ١٢٠].

وقال تعالى: ﴿بَلَّهُ إِنْ تَصِرُّوا وَتَتَقَوَّلُوا وَلَا تُوكِمُ مِنْ فَوْرِهِمْ هَذَا يَمْدُوذُكُمْ رَبُّكُمْ خَمْسَةُ مَالَفِيْ مِنَ الْمَلَائِكَةِ مُسَوِّمِينَ﴾ [آل عمران: ١٢٥].

وقال يوسف وقد نصره الله في الدنيا لما دخل عليه إخوته: ﴿قَالُوا إِنَّكَ لَأَنْتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَذَا أَخِي فَدَمَّ مَرْبُزَ اللَّهِ عَلَيْنَا إِنَّهُ مَنْ يَتَّقِي وَيَصْبِرْ فَلَكَ اللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ﴾ [يوسف: ٩٠].

وقال تعالى في كتابه: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَأْمَنُوا إِنْ تَنْقُوا اللَّهَ يَجْعَلُ لَكُمْ فُرَقَانًا وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّئَاتُكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ﴾ [الأنفال: ٢٩].

وقال تعالى: ﴿وَمَنْ يَتَّقِي اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ بَرْجَمًا وَبَرْزُقًا مِنْ جِنْسِهِ لَا يَمْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسِيبٌ إِنَّ اللَّهَ يَكُلُّ شَيْءٍ وَقَدْرًا﴾ [الطلاق: ٢ - ٣].

وقد روی عن أبي ذر عن النبي ﷺ أنه قال: «لو عمل الناس كلهم بهذه

الآلية لوعتهم<sup>(١)</sup> رواه ابن ماجه وغيره.

وأخبر أن ما يحصل له من مصيبة انتصار العدو وغيرها، إنما هو بذنوبهم، فقال تعالى في يوم أحد: ﴿أَوْ لَمَّا أَصَبْتُكُمْ مُّصِيبَةً فَدَأْصَبْتُمْ مُّثَانِيَّا قُلْتُمْ أَنَّ هَذَا قُلْهُ مِنْ عِنْدِ أَنفُسِكُمْ﴾ [آل عمران: ١٦٥].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنْكُمْ يَوْمَ الْجَمْعَانِ إِنَّمَا أَسْتَرْلَهُمُ الشَّيْطَانُ بِعَضُّ مَا كَسَبُوا وَلَقَدْ عَفَ اللَّهُ عَنْهُمْ﴾ [آل عمران: ١٥٥].

وقال تعالى: ﴿وَمَا أَصَبَّكُمْ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِيمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْقُلُونَ كَثِيرًا﴾ [الشورى: ٣٠].

وقال تعالى: ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَتْ فِيْنَ اللَّهُ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيْئَتْ فِيْنَ نَفْسِكُ﴾ [النساء: ٧٩].

وقال تعالى: ﴿وَلَمْ تُصِبْهُمْ سَيْئَةٌ إِمَّا فَدَمَتْ أَيْدِيهِمْ﴾ [الروم: ٣٦].

وقال تعالى: ﴿أَوْ يُوْقِنُهُنَّ إِمَّا كَسَبُوا﴾ [الشورى: ٣٤].

وذكر في كتابه من لا يشق بوعده لعباده المؤمنين، وذكر ما يصيب الرسل والمؤمنين، فقال تعالى: ﴿إِذْ جَاءُوكُمْ مِنْ فَوْقَكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ الْأَبْصَرُ وَلَلَّغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَالِيرَ وَنَظَرُوا يَالَّهُ الظَّنُونُ ﴿١١﴾ هَذِهِكَ أَبْتَلَ الْمُؤْمِنُونَ وَرَزَّلُوهُ زَلَّا كَثِيرًا شَدِيدًا ﴿١٢﴾ وَإِذْ يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي ثُلُوْبِهِمْ مَرْضٌ مَا وَعَدْنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا ﴿١٣﴾ وَإِذْ قَالَتِ الْمَلَائِكَةُ مِنْهُمْ يَأْتِهِنَّ بِرَبِّ لَا مَقْامَ لِكُوْنِ فَأَرْجِعُوْنَ وَرِسْتَدِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمْ الَّتِي يَقُولُونَ إِنَّ مُبْتَدَأَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا ﴿١٤﴾ وَلَوْ دُخِلَتْ عَلَيْهِمْ مِنْ أَنْطَارِهَا ثُمَّ سُلِّلُوا الْفَتَنَةَ لَأَنَّهَا وَمَا تَبَشَّرُوْهَا إِلَّا يَسِيرًا ﴿١٥﴾﴾ [الأحزاب: ١٠ - ١٤].

وقال تعالى: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثُلُّ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ كُلِّكُمْ مَسْهِمُهُمُ الْأَسَاءَةُ وَالظَّرَاءُ وَرَزَّلُوهُ حَتَّى يَقُولُ الْأَرْسُولُ وَالَّذِينَ مَأْمُنُوا مَعْمُ مَنْ نَصَرَ اللَّهُ أَلَا إِنَّ نَصَرَ اللَّهُ فَرِيقٌ﴾ [البقرة: ٢١٤].

(١) أخرجه النسائي في سننه الكبرى (٤٩٤/٦) وابن ماجه في سننه برقم (٤٢٢٠) وأحمد في المسند (١٧٨/٥ - ١٧٩) وضعفه العلامة الألباني رحمه الله في ضعيف سنن ابن ماجه برقم (٩٢٦).

[وقال تعالى]: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِي إِلَيْهِمْ مِنْ أَهْلِ الْفَرِيْضَةِ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عِنْقَبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَدَارُ الْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ آتَقْرَأُوا أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿١٤﴾ حَتَّى إِذَا أَسْتَيْقَسَ الرَّسُولُ وَظَلَّمُوا أَهْمَنْهُمْ قَدْ كَذَبُوا جَاهَهُمْ نَصَرُهُمْ فَعُنْتَهُ مِنْ نَشَأَهُ وَلَا يَرُدُّ بَأْسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ ﴿١٥﴾ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولَئِكَ الَّذِينَ مَا كَانَ حَدِيشًا يَقْرَئُ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَقْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿١٦﴾» [يوسف: ١٠٩ - ١١١].

ولهذا أمر الله رسوله والمؤمنين باتباع ما أنزل إليهم، وهو طاعته، وهو المقدمة الأولى، وأمرهم بانتظار وعده، وهي المقدمة الثانية، وأمرنا بالاستغفار والصبر، لأنهم لا بد أن يحصل لهم تقصير وذنب فيزيله الاستغفار، ولا بد مع انتظار الوعد من الصبر، وبالاستغفار تتم الطاعة، وبالصبر يتم اليقين بالوعد، وإن كان هذا كله يدخل في مسمى الطاعة والإيمان.

قال تعالى: «وَأَتَيْنَاهُ مَا يُوَحَّى إِلَيْكَ وَأَصْبِرْ حَتَّى يَنْعَمُ اللَّهُ وَهُوَ خَيْرُ الْحَكَمِينَ ﴿١٧﴾» [يونس: ١٠٩].

وقال تعالى: «وَلَقَدْ كَذَبَتِ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كَذَبُوا وَأُوذُوا حَتَّىٰ اللَّهُمْ نَصَرُهُمْ وَلَا مُبَدِّلٌ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبِيِّيَ الْمُرْسَلِينَ ﴿٢١﴾» [آل الأنعام: ٣٤].

وقال تعالى: «فَاصْبِرْ إِنَّ الْعِنْقَبَةَ لِلْمُنْقَبِينَ ﴿٤٩﴾» [هود: ٤٩].

وأمرهم أيضاً بالصبر إذا أصابتهم مصيبة بذنبيهم، مثل ظهور العدو، وكما قال تعالى في قصة أحد: «وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَإِنَّمَا الْأَعْنَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ إِنْ يَمْسِكُكُمْ فَرَحْ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ فَتَنَّمْ مِثْلَهُ وَتِلْكَ الْأَيَّامُ نَدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ مَأْمَنُوا وَيَتَخَذَ مِنْكُمْ شَهَادَةً وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَلَلِيْنَ وَلِيَمْحَصَ اللَّهُ الَّذِينَ مَأْمَنُوا وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ ﴿٢١﴾» [آل عمران: ١٤١ - ١٣٩].

وأيضاً فقد قص سبحانه في كتابه نصره لرسله ولعباده المؤمنين على الكفار في قصة نوح وهود وصالح وشعب ولوط وفرعون وغير ذلك. وقال تعالى: «لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولَئِكَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ مُبِينِتٌ وَمَثَلًا مِنَ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ ﴿٢٤﴾» [النور: ٣٤].

وهذا يتبيّن بأصلين: أحدهما أن حصول النصر وغيره من أنواع النعيم

لطافة أو شخص لا ينافي ما يقع في خلال ذلك من قتل بعضهم وجره ومن أنواع الأذى، وذلك أن الخلق كلهم يموتون، فليس في قتل الشهداء مصيبة زائدة على ما هو معناد لبني آدم، فمن عد القتل في سبيل الله مصيبة مختصة بالجهاد كان من أجهل الناس، بل الفتنة التي تكون بين الكفار وتكون بين المختلفين من أهل القبلة ليس مما يختص بالقتال، فإن الموت يعرض لبني آدم بأسباب عامة، وهي المصائب التي تعرض لبني آدم من مرض بطاعون وغيره، ومن جوع وغيره، وبأسباب خاصة، فالذين يعتادون القتال لا يصيبهم أكثر مما يصيب من لا يقاتل، بل الأمر بالعكس، كما قد جرّه الناس.

ثم موت الشهيد من أيسر الميتات، ولهذا قال سبحانه وتعالى: ﴿قُلْ لَّمْ يَفْعَلُوكُمُ الْفِرَارُ إِنْ فَرَّتُمْ مِّنَ الْمَوْتِ أَوْ الْقَتْلِ وَإِذَا لَا تُتْعَنُونَ إِلَّا قَلِيلًا﴾ ﴿١١﴾ ﴿قُلْ مَنْ ذَا الَّذِي يَعِيشُكُمْ بَنَانَ اللَّهِ إِنْ أَرَادَ يُكَثِّرُكُمْ رَحْمَةً وَلَا يُعِدُّنَّ لَكُمْ مِّنْ دُورِنَ اللَّهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا﴾ ﴿١٧﴾ [الأحزاب: ١٦ - ١٧].

فأخبر سبحانه أن الفرار من القتل أو الموت لا ينفع، فلافائدة فيه، وأنه لو نفع لم ينفع إلا قليلاً، إذ لا بد من الموت.

وأخبر أن العبد لا يعصمه من الله [أحد] إن أراد به سوءاً أو أراد به رحمة، وليس له من دون الله ولية ولا نصیر، فأين نفر من أمره وحكمه؟ ولا ملجاً منه إلا إليه، قال تعالى: ﴿فَقُرْبًا إِلَى اللَّهِ إِنِّي لَكُمْ مِّنْ تَذَرُّرٍ مُّبِينٌ﴾ ﴿٥٠﴾ [الذاريات: ٥٠] وهذا أمر يعرفه الناس من أهل طاعة الله وأهل معصيته، كما قال أبو حازم الحكيم: «لما يلقى الذي لا يتقي الله من معالجة الخلق، أعظم مما يلقاه الذي يتقي الله من معالجة التقوى».

والله تعالى قد جعل أكمل المؤمنين إيماناً أعظمهم بلاء، كما قيل للنبي ﷺ: أي الناس أشد بلاء؟ قال: «الأنبياء، ثم الصالحون، ثم الأمثل فالأمثل، يُبتلى الرجل على حسب دينه، فإن كان في دينه صلابة زيد في بلائه، وإن كان في دينه رقة خفف عنه، ولا يزال البلاء بالمؤمن حتى يمشي على الأرض وليس عليه خطبة»<sup>(١)</sup>.

(١) آخرجه الترمذى فى سننه برقم (٢٣٩٨) وابن ماجه فى سننه برقم (٤٠٢٣) وأحمد =

ومن هذا أن الله شرع من عذاب الكفار بعد نزول التوراة بأيدي المؤمنين في الجهاد ما لم يكن قبل ذلك، حتى إنه قيل: لم ينزل بعد التوراة عذاب عام من السماء للأمم، كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَنْذَنَا مُوسَى الْكِتَابَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكَنَا الْفُرُونَ الْأُولَئِكَ بَصَارَتِ لِلنَّاسِ وَهُدَىٰ وَرَحْمَةً لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ﴾ [القصص: ٤٣].

فإنه قبل ذلك قد أهلك قوم فرعون وشعيب ولوط وعاد وشمد وغيرهم، ولم يهلك الكفار بجهاد المؤمنين، ولما كان موسى أفضل من هؤلاء، وكذلك محمد، وهذا الرسولان المبعوثان بالكتابين العظيمين، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَهِيدًا كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا﴾ [المزمول: ١٥].

وقال تعالى: ﴿فَالَّذِي لَوْلَا أُوفِّقَ مِثْلَ مَا أُوفِّقَ مُوسَىٰ أَوْلَمْ يَكْفُرُوا بِمَا أُوفِّقَ مُوسَىٰ مِنْ قَبْلِهِ﴾ [القصص: ٤٨] إلى قوله: ﴿فَلْ فَاتُوا بِكِتَابٍ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا لَيْلَةَ الْعِصَمِ﴾ [القصص: ٤٩].

وأمر الله هذين الرسلين بالجهاد على الدين، وشريعة محمد ﷺ أكمل، فلهذا كان الجهاد في أمته أعظم منه في غيرهم.

قال تعالى: ﴿كَتَبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَكْرُهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شُرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَآتَنَا لَا تَقْلُمُونَ﴾ [آل عمران: ٢١٦].

وقال تعالى: ﴿وَلَوْ نَشَاءُ اللَّهُ لَا تَنْصَرُ مِنْهُمْ وَلَكِنْ يُبَطِّلُوْ بَعْضَهُمْ بِغَيْرِهِ﴾ [محمد: ٤].

وقال تعالى للمنافقين: ﴿وَمَنْ نَرَبِّصُ بِكُمْ أَنْ يُصِيبَنَّ اللَّهُ بِعَذَابٍ مِنْ عِنْدِهِ أَوْ يُأْتِيَنَّا﴾ [التوبه: ٥٢].

فالجهاد للكفار أصلح من هلاكهم بعذاب سماء من وجوه: أحدها: أن ذلك أعظم في ثواب المؤمنين وأجرهم وعلو درجاتهم، لما يفعلونه من الجهاد في سبيل الله، لأن تكون كلمة الله هي العليا، ويكون الدين كله لله.

= في المسند (١٧٢/١، ١٧٤، ١٨٠، ١٨٥) والدارمي في سننه برقم (٢٧٨٣) وصححه العلامة الألباني رحمه الله في صحيح سنن ابن ماجه برقم (٣٢٤٩).

الثاني: أن ذلك أفعى للكفار أيضاً، فإنهم قد يؤمنون من الخوف، ومن أسر منهم وسيم من الصغار يسلم أيضاً، وهذا من معنى قوله تعالى: ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ﴾ [آل عمران: ١١٠] قال أبو هريرة: «وَكُنْتُمْ خَيْرَ النَّاسِ لِلناسِ تَأْتُونَ بِهِمْ فِي الْأَقْيَادِ وَالسَّلاَسِلِ حَتَّى تَدْخُلُوهُمُ الْجَنَّةَ»<sup>(١)</sup> فصارت الأمة بذلك خير أمة أخرجت للناس، وأفلح بذلك المقاتلون، وهذا هو مقصود الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهذا من معنى كون محمد ﷺ ما أرسل إلا رحمة للعالمين، فهو رحمة في حق كل أحد بحسبه حتى المكذبين له، هو في حقهم رحمة أعظم مما كان غيره.

ولهذا لما أرسل الله إليه ملك الجبال وعرض عليه أن يقلب عليهم الأخشبين قال: «لا، أستأني بهم لعل الله أن يخرج من أصلابهم من يعبد الله وحده لا شريك له»<sup>(٢)</sup>.

الوجه الثالث: أن ذلك أعظم عزة للإيمان وأهله، وأكثر لهم، فهو يوجب من علو الإيمان وكثرة أهله ما لا يحصل بدون ذلك، وأمر المنافقين والفجار بالمعرفة ونفيهم عن المنكر هو من تمام الجهاد، وكذلك إقامة الحدود.

ومعلوم أن في الجهاد وإقامة الحدود من إتلاف النفوس والأطراف والأموال ما فيه، فلو بلغت هذه النفوس [النصر] بالدعاء ونحوه من غير جهاد، لكان ذلك من جنس نصر الله للأنبياء المتقدمين من أممهم لـما أهلك نفوسهم وأموالهم.

وأما النصر بالجهاد وإقامة الحدود فذلك من جنس نصر الله لما يختص به رسوله، وإن كان محمد ﷺ وأمته منصوريـن بالتنوعـين جميعـاً، لكن يشرع في الجهاد باليد ما لا يشرع في الدعاء.

وأما الأصل الثاني: فإن التنعم [إما] بالأمور الدنيوية، وإما بالأمور الدينية. فأما الدنيوية فهي الحسيـة: مثل الأكل والشرب والنـكاح واللبـاس وما يتبع ذلك، والنفسـية: وهي الـريـاسـة والـسـلـطـانـ.

(١) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٤٥٥٧) والنسائي في سنته الكبرى (٦/٣١٣).

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٣٢٣١، ٧٣٨٩) ومسلم في صحيحه برقم (١٧٩٥).

فأما الأولى: فالمؤمن والكافر والمنافق مشتركون في جنسها، ثم يعلم أن التنعم بها ليس هو حقيقة واحدة مستوية في بني آدم، بل هم متفاوتون في قدرها ووصفها تفاوتاً عظيماً.

فإن من الناس من يتنعم بنوع من الأطعمة والأشربة الذي يتأذى بها غيره، إما لاعتياده بيده، وإما لموافقته مزاجه، وإما لغير ذلك.

ومن الناس من يتنعم بنوع من المناخ لا يحبها غيره، كمن سكن البلاد الجنوبيّة فإنه يتنعم بـنكاح السُّمر، ومن سكن البلاد الشماليّة فإنه يتنعم بـنكاح البيض.

وكذلك اللباس والمساكن، فإن أقواماً يتنعمون من البرد بما يتأذى به غيرهم، وأقرواً يتنعمون [من المساكن] بما يتأذى به غيرهم، بحسب العادة والطبع.

وكذلك الأزمنة، فإنه [في] الشتاء يتنعم الإنسان بالحر، وفي الصيف يتنعم بالبرد.

وأصل ذلك أن التنعم في الدنيا بحسب الحاجة إليها والانتفاع بها، فكل ما كانت الحاجة أقوى والمنفعة أكثر كان التنعم وللذة أكمل، والله قد أباح للمؤمنين الطيبات.

فالذين يقتضدون في المأكل نعيمهم بها أكثر من نعيم المسرفين فيها، فإن أولئك إذا أدمتها وألفوها لا يبقى لهذا عندهم كبير لذة، مع أنهم قد لا يصبرون عنها، وتكثر أمراضهم بسببها.

وأما الدين فجماعه شيئاً: تصدق الخبر، وطاعة الأمر.

ومعلوم أن التنعم بالخبر بحسب شرفه وصدقه، والمؤمن معه من الخبر الصادق عن الله وعن مخلوقاته ما ليس مع غيره، فهو من أعظم الناس نعيمًا بذلك، بخلاف من يكثرون في أخبارهم الكذب.

وأما طاعة الأمر، فإن من كان ما يؤمر به صلاحاً وعدلاً ونافعاً يكون تنعمه به أعظم من تنعم من يؤمر بما ليس بصلاح ولا عدل ولا نافع.

وهذا من الفرق بين الحق والباطل، فإن الله سبحانه يقول في كتابه: ﴿الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ أَضَلَّ أَغْنَاهُمْ ۚ وَالَّذِينَ مَأْمَنُوا وَعَلَوْا الصَّلِحَاتِ وَمَا نَزَّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ كُفَّرُ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ لَهُمْ ۖ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا أَبْعَادُوا النِّطْلَ ۗ وَأَنَّ الَّذِينَ مَأْمَنُوا أَتَبْعَادُ الْحَقَّ مِنْ رَبِّهِمْ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَسْلَاهُمْ ۚ﴾ [محمد: ١ - ٣].

وقال: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَغْنَاهُمْ كُثُرٌ يُقْبِطُونَ يَحْسَبُهُمُ الظَّمَانُ مَاءً حَقًّا إِذَا جَاءَهُمْ لَئِنْ يَجِدُهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللَّهَ عِنْدَمُ فَوْقَهُ حِسَابٌ ۖ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ۚ﴾ [النور: ٣٩].

وتفصيل ذلك أن الحق نوعان: حق موجود، حق مقصود. وكل منهما ملازم للأخر.

فالحق الموجود هو الثابت في نفسه، فيكون العلم به حقاً، والخبر عنه حقاً.

والحق المقصود هو النافع، الذي إذا قصده الحي انتفع به، وحصل له النعيم.

## فصل

ومما يظهر الأمر ما ابتلى الله به عباده في الدنيا من السراء والضراء، وقال سبحانه: ﴿فَإِنَّمَا إِلَيْنَاهُ إِذَا مَا ابْتَلَاهُ رِزْقُهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَمَ فَيَقُولُ رَبِّ أَكْرَمَنِي ۚ وَإِنَّمَا إِذَا مَا أَبْتَلَاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَيَقُولُ رَبِّ أَهْنَنِ ۚ﴾ [التجر: ١٥ - ١٧].

يقول الله سبحانه ليس الأمر كذلك، ليس إذا ما ابتلاه فأكرمه ونعمه يكون ذلك إكرااماً مطلقاً، وليس إذا [ما] قدر عليه رزقه يكون ذلك إهانة، بل هو ابتلاء في الموضعين، وهو الاختبار والامتحان، فإن شَكَرَ الله على الرخاء، وصبر على الشدة، كان كل واحد من الحالين خيراً له، كما قال النبي ﷺ: «لا يقضى الله للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء فشكراً كان خيراً له، وإن أصابته ضراء فصبراً كان خيراً له»<sup>(١)</sup>، وإن لم يشكر ولم

(١) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٢٩٩٩) وأحمد في المسند (٤/ ٣٢٢، ٣٣٣) والدارمي في سننه برقم (٢٧٧٧).

يصبر كان كل واحد من الحالين شرّاً له.

وقد تنازع الناس فيما ينال الكافر في الدنيا من التنعم، هل هو نعمة في حقه أم لا؟ على قولين. وكان أصل التزاع بينهم هو التزاع في القدرة.

والقدريّة الذين يقولون: لم يرد الله لكل أحد إلا خيراً له بخلقه وأمره، وإنما العبد هو الذي أراد لنفسه الشر بمعصيته، وبترك طاعته التي يستعملها بدون مشيئة الله وقدرته أراد لنفسه الشر.

وهوّلأ يقولون: ما نعم به الكافر فهو نعمة تامة، كما نعم به المؤمن سواء، إذ عندهم ليس الله نعمة خص بها المؤمن دون الكافر أصلاً، بل هما في النعم الدينية سواء، وهو ما بينه من أدلة الشرع والعقل، وما خلقه من القدرة والألطاف، ولكن أحدهما اهتدى بنفسه بغير نعمة أخرى خاصة من الله، والآخر ضل بنفسه من غير خذلان يخصه من الله، وكذلك النعم الدنيوية هي في حقهما على سواء.

والذين ناظروا هؤلاء من أهل الإثبات ربما زادوا في المعاشرة نوعاً من الباطل، وإن كانوا في الأكثر على الحق، فكثيراً ما يرد مناظر المبتدع باطلأ عظيماً بباطل دونه.

ولهذا كان أئمة السنة ينهون عن ذلك، ويأمرون بالاقتصاد ولزوم السنة المحسنة، وأن لا يرد باطل بباطل.

فقال كثير من هؤلاء: ليس الله على الكافر نعمة دنيوية، كما ليس له عليه نعمة دينية تخصه، إذ اللذة المستعقبة ألمًا أعظم منها ليست بنعمة، كالطعام المسموم، وكمن أعطى غيره أموالاً ليطمئن ثم يقتله أو يعتبه.

قالوا: والكافر كانت هذه النعم سبباً في عذابه وعقابه، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا نُعْلِي لَهُمْ لِيَزَادُوا إِثْمًا﴾ [آل عمران: ١٧٨].

وقال تعالى: ﴿أَيَحْسَبُونَ أَنَّا نُثْدِرُ بِهِ مِنْ مَالٍ وَبَيْنَ ﴿٦٦﴾ شَارِعٌ لَمَّا فِي الْخَيْرَاتِ كَلَّا لَا يَشْعُرُونَ﴾ [المؤمنون: ٥٥ - ٥٦].

وقال تعالى: ﴿فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحَنَّا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَرٍّ هَجَّ

إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا لَخَذَّلُهُمْ بِغَيْرَهُ فَإِذَا هُمْ مُتَبَشِّشُونَ ﴿٤٤﴾ [الأنعام: ٤٤].

وقال تعالى: ﴿فَنَرَى وَمَن يَكْذِبُ بِهَذَا الْحَدِيثِ سَتَنِ رِجْمَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ وَأَتَلَى لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ﴾ [القلم: ٤٤ - ٤٥] [١٦].

وَخَالَفُهُمْ آخَرُونَ مِنْ أَهْلِ الْإِثْبَاتِ لِلْقَدْرِ أَيْضًا، فَقَالُوا: بِلَّهُ عَلَى الْكَافِرِ نَعَمْ دُنْيَوِهِ.

والقولان في عامة أهل الإثبات من أصحاب الإمام أحمد وغيرهم.

قال هؤلاء: والقرآن قد دل على امتنانه على الكافر بنعمه، ومطالبته إياهم بشكرها، فكيف يقال ليست نعمًا؟ قال تعالى: ﴿إِنَّمَا تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَلُوا نِعْمَةَ اللَّهِ كُفَّارًا وَاحْلَلُوا فَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوَارِ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا﴾ [٢٩ - ٢٨] [١٧] إلى قوله: ﴿الَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا يَرَى فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ النَّمَرُودَ رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفَلَكَ لِتَجْرِيَ فِي الْبَغْرِيرِ يَأْتِرُهُ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ﴾ [٣٠ - ٣١] [١٨] إلى قوله: ﴿وَإِنْ تَعْذِذُوا يَعْمَلَ اللَّهُ لَا تُخْصُّوهُمْ إِنَّ الْإِنْسَنَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ﴾ [٣٢] [١٩] [٣٤].

وقال تعالى: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا﴾ [الإنسان: ٣]، وكيف يكون كفوراً من لم ينعم عليه بنعمه؟

فالمراد لازم قول هؤلاء: أن الكفار لم يجب عليهم شكر الله إذ لم يكن قد أنعم عليهم عندهم، وهذا القول يعلم فساده بالاضطرار من دين الإسلام، فإن الله ذم الإنسان بكونه كفوراً غير شكور، إذ يقول: ﴿إِنَّ الْإِنْسَنَ لِرَبِّهِ لَكَوُنْد﴾ [العاديات: ٦]، وقال تعالى: ﴿وَلَئِنْ أَذْقَنَا الْإِنْسَنَ مِنَ رَحْمَةِ ثُمَّ نَزَعْنَاهُ مِنْهُ إِنَّمَا لَيُشُوشُ كَفُورُ﴾ [١] [٢٠] [١٠]، وَلَئِنْ أَذْقَنَهُ نَعْمَةً بَعْدَ ضَرَّةً مَسَّتَهُ لَيَقُولَنَّ دَهَبَ السَّبِيلُ عَنِّي إِنَّمَا لِفَرَحٍ فَهُرُونَ﴾ [هود: ٩ - ١٠].

وقد قال صالح عليه السلام لقومه: ﴿وَأَذْكُرُوكُمْ إِذْ جَعَلْنَاكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَكَابِ وَبَوَائِكُمْ فِي الْأَرْضِ تَنَعَّذُرُوكُمْ مِنْ شَهُولِهَا قُصُورًا وَتَنْجِثُونَ الْجِبَالَ بَيْوَنًا فَأَذْكُرُوكُمْ إِنَّمَا اللَّهُ وَلَا تَعْنَتُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدُوكُمْ﴾ [٧٤] [٢١] [١٧].

وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَلُوا نِعْمَةَ اللَّهِ كُفَّارًا﴾ [إبراهيم: ٢٨].

وقال تعالى: ﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ أَمَمَةً مُظْمِنَةً يَا تَبِعُهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرُتْ بِأَنْفُسِهِمْ﴾ [النحل: ١١٢].

[وقال] الأولون: قد قال تعالى: ﴿صِرَاطُ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ﴾ [الفاتحة: ٧] والكافر لم يدخلوا في هذا العموم، فعلم أنهم خارجون عن النعمة.

وقال تعالى في خطابه للمؤمنين: ﴿كُلُّوا مِنْ طَيْبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ﴾ [طه: ٨١]

وقال تعالى: ﴿وَآذَكُرُوا يَقْرَئُوكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءَ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

[وقال تعالى]: ﴿وَآذَكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمِيشَنَةَ الَّذِي وَأَنْقَضُكُمْ بِهِ﴾

[المائدة: ٧]، وقال تعالى: ﴿كُلُّوا مِنْ طَيْبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَآشْكُرُوا بِهِ﴾ [البقرة: ١٧٢].

وأما الكفار فخوطبوا بها من جهة ما هي تنعم ولذة وسرور، ولم تسم في حقهم نعمة على الخصوص، وإنما تسمى نعمة باعتبار أنها نعمة في حق عموم بني آدم، لأن المؤمن سعد بها في الدنيا والآخرة، والكافر ينعم بها في الدنيا.

وذلك أن كفر الكافر نعمة في حق المؤمنين، فإنه لولا وجود الكفر والفسق والعصيان لم يحصل [جهاد المؤمنين للكفار وأمرهم الفساق والعصاة بالمعروف ونهيهم إياهم عن المنكر]، ولو لا وجود شياطين الإنس والجن لم يحصل للمؤمنين من بعض هذه الأمور ومعاداتها ومجاهداتها ومخالفة الهوى فيها ما ينالون به أعلى الدرجات وأعظم الثواب.

والإنسان فيه قوة الحب والبغض، وسعادته في أن يحب ما يحبه الله، ويبغض ما يبغضه الله، فإن لم يكن في العالم ما يبغضه ويجاهد أصحابه لم يتم إيمانه وجهاده، وقد قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ أَمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفَسُهُمْ فِي سَيِّلٍ اللَّهُ أَوْلَئِكَ هُمُ الصَّابِدُونَ﴾ [الحجرات: ١٥].

قالوا: ولو كانت هذه اللذات نعماً مطلقة لكان نعمة الله على أعدائه في الدنيا أعظم من نعمته على أوليائه.

قالوا: ونعمة الله التي بدلوها كفراً هي إنزال الكتاب وإرسال الرسول، حيث كفروا بها وبحدوا أنها حق، كما قال عليه السلام: «ألا [لا] فخر إني من

قريش»<sup>(١)</sup>.

وكذلك قوله تعالى: ﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرِيَّةً كَانَتْ مَأْمَنَةً مُطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرُتْ بِإِنْفُسِهِ اللَّهُ﴾ [النحل: ١١٢]، هم الذين كفروا بما أنزل الله من الكتاب والرسل، وتلك نعمة الله المعظمة.

وقال تعالى: ﴿أَفَإِنَّ مَاتَ أَوْ قُتِلَ أَنْقَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَلِكُمْ وَمَنْ يَنْقِلِبْ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهُ شَيْئًا وَسَيَجْزِي اللَّهُ أَلْثَكِيرِينَ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

وحقيقة الأمر أن هذه الأمور فيها من التنعم باللذة والسرور في الدنيا ما لا نزاع فيه، ولهذا قال تعالى: ﴿بِمَا كُنْتُمْ تَرْحُونَ فِي الْأَرْضِ يُغَيِّرُ اللَّهُ وَبِمَا كُنْتُمْ تَرْحُونَ﴾ [غافر: ٧٥]، وقال تعالى: ﴿أَذْهَبْتُمْ طَيْبَتُكُمْ فِي حَيَاكُمُ الدُّنْيَا وَأَسْتَنْعِنُ بِهَا﴾ [الأحقاف: ٢٠].

وقال تعالى: ﴿وَذَرْنِي وَالْمُكَذِّبِينَ أُولَى الْأَعْمَاءِ وَمَهْلِكَةٌ قَلِيلًا﴾ [المزمول: ١١]، وقال تعالى: ﴿ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَيَتَسْعَى وَيَلْهُمُ الْأَمْلَ﴾ [الحجر: ٣]، وقال تعالى: ﴿وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتْنَعُ الْفُرُورِ﴾ [الحديد: ٢٠]، وهذا أمر محسوس.

لكن الكلام في أمرين:

أحدهما: هل هي نعمة أم لا؟ والثاني: أن جنس تنعم المؤمن في الدنيا بالإيمان وما يتبعه: هل هو مثل تنعم الكافر، أو دونه، أو فوقه؟ وهذه هي المسألة المقدمة.

فأما الأول فيقال: اللذات في أنفسها ليست نفس فعل العبد، بل قد تحدث عن فعله مع سبب آخر، كسائر المخلوقات التي يخلقها الله تعالى بأسباب منها فعل العبد.

لكن اللذات تارة تكون بمعصية من ترك مأمور، أو فعل محظوظ، كاللذة الحاصلة بالزنا، وبموافقة [الفساق]، وبظلم الناس، وبالشرك، والقول على الله بغير علم، فهنا المعصية هي سبب للعقاب الزائد على لذة الفعل، لكن ألم

(١) لم أجده بهذا اللفظ، لكن جاءت أحاديث كثيرة يبين فيها النبي ﷺ أنه من قريش، وانظر على سبيل المثال صحيح مسلم برقم (٢٢٧٦).

العذاب قد يتقدم، وقد يتأخر، وهي تشبه أكل الطعام الطيب الذي فيه من السموم ما يمرض أو يقتل، ثم ذلك العذاب يمكن دفعه بالتوبة وفعل حسنات آخر، لكن يقال؛ تلك اللذة الحاصلة بالمعصية لا تكون معادلة لها ما في التوبة عنها والأعمال الصالحة من المشقة والألم. ولهذا قيل: ترك الذنب أمر من التماس التوبة، وقيل: رب شهوة ساعة أورثت حزنا طويلاً.

لكن فعل التوبة والحسنات الماحية قد يوجب من الثواب أعظم من ثواب ترك الذنب أولاً، فيكون ألم التائب أشد من التارك إذا استويا من جميع الوجوه، وثوابه أكثر.

وكذلك لما يكفر الله به الخطايا من المصائب مرارة تزيد على حلاوة المعاصي.

وتارة تكون اللذات بغير معصية من العبد، لكن عليه أن يطيع الله فيها، فيتجنب فيها ترك مأموره وفعل محظوره، كما يؤتاه العبد من المال والسلطان، ومن المأكل والمناكح التي ليست بمحرمة.

والله سبحانه أمر مع أكل الطيبات بالشكر، فقال تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيْبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَلَا شَكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيمَانَكُمْ بَدُورٌ﴾ [البقرة: ١٧٢] وفي صحيح مسلم عن النبي ﷺ أنه قال: «إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحده عليها، ويشرب الشربة فيحده عليها»<sup>(١)</sup>، وفي الأثر: «الطعام الشاكر كالصائم الصابر»<sup>(٢)</sup> رواه ابن ماجه عن النبي ﷺ.

وقد قال تعالى: ﴿فَمَنْ لَتَسْتَأْنِنَّ بِيَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ﴾ [التكاثر: ٨].

ولما ضاف النبي ﷺ أبو الهيثم بن التيهان وجلسوا في الظل، وأطعمهم

(١) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٢٧٣٤) والترمذى في سنته برقم (١٨١٧) وأحمد في المسند (٣/١١٧، ١٠٠).

(٢) أخرجه الترمذى في سنته برقم (٢٤٨٦) وابن ماجه في سنته برقم (١٧٦٤) وأحمد في المسند (٢/٢٨٣، ٢٨٩) والبغوى في شرح السنة برقم (٢٨٣٢) وصححه العلامة الألبانى رحمة الله في صحيح سنن ابن ماجه برقم (١٤٢٧).

فاكهة ولحماً، وسقاهم ماء بارداً، قال: «هذا من النعيم الذي تسألون عنه»<sup>(١)</sup>.

والسؤال عنه لطلب شكره، لا لإثم فيه، فالله تعالى يطلب من عباده شكر نعمه، وعليه أن لا يستعين بطاعته على معصيته، فإذا ترك ما وجب عليه في نعمته من حق، واستعان بها على محرم، صار فعله بها وتركه لما فيها سبباً للعقاب أيضاً، فالعقاب استحقه - بترك المأمور وفعل المحظور - على النعمة التي هي من فعل الله تعالى، وإن كان فعله وتركه بقضاء الله وقدره: بعلمه ومشيته وقدرته وخلقه.

فإن حقيقة الأمر أنه نعم العبد تنعيمًا، وكان ذلك التنعيم سبباً لتعذيبه أيضاً، فقد اجتمع في حقه تنعيم وتعذيب، ولكن التعذيب إنما كان بسبب معصيته، حيث لم يوجد حق النعمة، ولم يتق الله فيها.

وعلى هذا، فهذه التنعمات هي نعمة من وجه دون وجه، فليست من النعم المطلقة، ولا هي خارجة عن جنس النعم مطلقتها ومقيدتها، فباعتبار ما فيها من التنعم يصلح أن يطلب حقها من الشكر وغيرها، وينهى عن استعمالها في المعصية، فتكون نعمة في باب الأمر والنهي، والوعد والوعيد.

وباعتبار أن صاحبها يترك فيها المأمور ويفعل فيها المحظور الذي يزيد عذابه على نعمها كانت وبالاً عليه، وكان أن لا يكون ذلك من حقه خيراً له من أن يكون، فليست نعمة في حقه في باب القضاء والقدر، والخلق والمشيئة العامة، وإن كان ذلك يكون نعمة في حق عموم الخلق والمؤمنين، وعلى هذا يظهر ما تقدم من خيرات الله، فإن ذلك استدراج، ومكر، وإملاء.

وهذا الذي ذكرناه من ثبوت الإنعام بها من وجه، وسلمه من وجه آخر، مثل ما ذكر الله في قوله تعالى: ﴿فَإِنَّمَا إِلَيْنَا إِذَا مَا أَنْتُمْ رَبُّهُمْ فَأَكْرَمْهُ وَنَسْمَهُ فَيَقُولُ رَبِّنَا أَكْرَمْنَا﴾ [١٥] وَأَمَّا إِذَا مَا أَنْتَنَا فَنَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَيَقُولُ رَبِّنَا أَهَنَّ﴾ [١٦] [١٧]، فإنه قد أخبر أنه أكرمها، وأنكر قول المبتلي: ربى أكرمن، واللفظ الذي

(١) أخرجه الترمذى في سننه برقم (٢٤٨٨) وابن ماجه في سننه برقم (٣٧٤٥) والبغوى في شرح السنّة برقم (٣٦١٢) وصححه العلامة الألبانى رحمه الله في صحيح سنن الترمذى برقم (١٩٣١).

أخبر الله به مثل اللفظ الذي أنكره الله من كلام المبتلي، لكن المعنى مختلف. فإن المبتلي اعتقاد أن هذه كرامة مطلقة، وهي النعمة: التي يقصد بها [أن] النعم إكرام له، والإنعم بنعمة لا يكون سبباً لعذاب أعظم منها، وليس الأمر كذلك، بل الله تعالى ابتلاء بها ابتلاء، ليتبين هل يطيعه فيها أم يعصيه، مع علمه بما سيكون من الأمرين، لكن العلم بما سيكون شيء، وكون الشيء والعلم به شيء.

وأما قوله تعالى: ﴿فَأَكْرَمَهُ وَنَعَمَهُ﴾ فإنه تكريم بما فيه من اللذات، ولهذا قرنه بقوله: ﴿وَنَعَمَهُ﴾، ولهذا كانت خوارق العادات التي تسميها العامة «كرامة» ليست عند أهل التحقيق كرامة مطلقاً، بل في الحقيقة الكرامة هي: لزوم الاستقامة، وهي طاعة الله، وإنما هي مما يبتلي الله به عباده، فإن أطاعه بها رفعه، وإن عصاه بها خفضه، وإن كانت من آثار طاعة أخرى، كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِي أَسْتَقْتُمُوا عَلَى الظَّرِيقَةِ لَا شَيْءَ لَهُمْ نَاءٌ عَذَافًا ﴾ ﴿لَتَفَتَّهُمْ فِيَهُ وَمَنْ يُعْرِضُ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَدَدًا﴾ [الجن: ١٦ - ١٧].

ولإذا كان في النعمة والكرامة هذان الوجهان، فهي من باب الأمر والشرع نعمة [يجب] الشكر عليها، وفي باب الحقيقة القدريه لم تكن لهذا الفاجر بها إلا فتنه ومحنة استوجب بمعصية الله فيها العذاب، وهي في ظاهر الأمر قبل أن يعرف حقيقة الباطن ابتلاء وامتحان، يمكن أن تكون من أسباب سعادته، ويمكن أن تكون من أسباب شقاوته، وظهر بها جانب الابتلاء بالمر، فإن الله يبتلي بالحلو والمر، كما قال تعالى: ﴿وَبَتُّلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَلَا خَيْرَ فِتْنَةً وَلِإِنَّا نُرَحِّمُونَ﴾ [الأنباء: ٣٥]، وقال: ﴿وَبَتُّلُوكُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيْئَاتِ لِعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ [الأعراف: ١٦٨].

فمن ابتلاء الله بالمر: بالباء والضراء والبأس، وقدر عليه رزقه، فليس ذلك إهانة له، بل هو ابتلاء، فإن أطاع الله في ذلك كان سعيداً، وإن عصاه في ذلك كان شقياً، كما كان مثل ذلك سبباً للسعادة في حق الأنبياء والمؤمنين، وكان شقاء وسيباً للشقاء في حق الكفار والفحار.

وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ فِي الْأَسَاءَةِ وَالظَّرَرِ وَيَحِينَ الْأَيْسَ﴾ [البقرة: ١٧٧] وقال تعالى: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثْلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسْهُومُمْ الْأَسَاءَةِ وَالظَّرَرِ وَزُلْزِلُوا﴾ [البقرة: ٢١٤]، وقال تعالى: ﴿وَمَنْ حَوْلَكُمْ مِنْ الْأَغْرَابِ﴾

لَنْ يَفْقُهُنَّ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النِّفَاقِ لَا نَعْلَمُهُنَّ تَحْنُّ نَعْلَمُهُمْ سَعْدَهُمْ مَرَدَتِينَ ثُمَّ  
بَرَدُونَ إِنَّ عَذَابَ عَظِيمٍ ﴿١٠١﴾ [التوبه: ١٠١].

وقال تعالى: «وَلَنْ يَدْيَقُّنَّهُمْ بَيْنَ الْعَذَابِ الْأَذَقَ دُونَ الْعَذَابِ الْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ  
يَرْجِعُونَ ﴿٢١﴾ [السجدة: ٢١]، وقال تعالى: «وَلَقَدْ أَخْذَنَاهُمْ بِالْعَذَابِ فَمَا أَسْكَلَوْا  
لِرَبِّهِمْ وَمَا يَنْضَرُونَ ﴿٧٦﴾ [المؤمنون: ٧٦].

وكما أن الحسنات، وهي المسار الظاهرة التي يبتلى بها العبد، تكون عن طاعات فعلها العبد، فكذلك السيئات، وهي المكاره التي يبتلى بها العبد، تكون عن معاصي فعلها العبد، كما قال تعالى: «مَنْ أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَإِنَّ اللَّهَ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ  
سَيْئَةٍ فَإِنَّ نَفْسَكَ ﴿٧٩﴾ [النساء: ٧٩].

وقال تعالى: «أَوْ لَمَّا أَصَبْتُكُمْ مُّصِيبَةً قَدْ أَصَبَّتُمْ مِّثْلَيْنَا قُلْنَا أَنَّ هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ  
عِنْدِ أَنفُسِكُمْ ﴿١٦٥﴾ [آل عمران: ١٦٥]، وقال تعالى: «وَمَا أَصَبْتُكُمْ مِّنْ مُّصِيبَةٍ فِيمَا  
كَسَبْتُ أَيْدِيكُمْ وَيَغْفُلُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴿٣٠﴾ [الشورى: ٣٠]، وقال تعالى: «فَكَيْفَ إِذَا  
أَصَبَّتُهُمْ مُّصِيبَةً يُمَا قَدَّمْتَ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَخْلُقُونَ يَأْتُهُمْ ﴿٦٢﴾ [النساء: ٦٢]، وقال  
تعالى: «وَإِنْ تُصْبِهِمْ سِيَّئَةً يُمَا قَدَّمْتَ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ الْإِنْسَنَ كُفُورٌ ﴿٤٨﴾ [الشورى: ٤٨].

ثم تلك المسار، التي هي من ثواب طاعته، إذا عصى الله فيها كانت سبباً لعذابه، والمكاره التي هي عقوبة معصيته إذا أطاع الله فيها كانت سبباً لسعادته، فتدبر هذا لتعلم أن الأعمال بخواتيمها، وأن ما ظاهره نعمة هو لذة عاجلة قد تكون سبباً للعذاب، وما ظاهره عذاب وهو ألم عاجل قد يكون سبباً للنعم، وما هو طاعة - فيما يرى الناس - قد يكون سبباً لهلاك العبد برجوعه عن الطاعة، إذا ابْتُلِي في هذه الطاعة، وما هو معصية - فيما يرى الناس - قد يكون سبباً لسعادة العبد بتوبته منه، وتصبره على المصيبة، التي [هي] عقوبة ذلك الذنب.

فالأمر والهني يتعلق بالشيء الحاصل، فيؤمر العبد بالطاعة مطلقاً، وينهى عن المعصية مطلقاً، ويؤمر بالشكر على كل ما يتturn به.

وأما القضاء والقدر، وهو علم الله وكتابه، وما طابق ذلك من مشيئته وخلقه، فهو باعتبار الحقيقة الآجلة، فالأعمال بخواتيمها، والمنعم عليهم في الحقيقة هم الذين يموتون على الإيمان.

وقد يذكر تنازع الناس في هذا الباب:

فالمبثة للقضاء والقدر من متكلمة أهل الإثبات وغيرهم يلاحظون القدر من علم الله وكتابه ومشيئته وخلقته، وقد يعرضون عما جاء به الأمر والنهي، والوعد والوعيد، وعن الحكمة العامة، وما في تفصيل ذلك من الحكم الخاصة.

وأما من لم يلاحظ إلا الأمر والنهي والوعد والوعيد فقط من القدرة ومن ضاهام في حاله، فقد كفر بما وجب عليه الإيمان به من خلق الله وكتابه ومشيئته، وتدبيره لعباده المؤمنين الذين سبقت لهم منه الحجة بتدبير خاص، ومن قضايه على الكفار بما هو فيه عدل سبحانه، كما في الحديث المرفوع: «ماضٍ فينا أمرك، عدلٌ فينا قضاؤك»<sup>(۱)</sup>، ولا يظلم ربك أحداً.

وإذا عرف أن كل واحد من الابتلاء بالسراء والضراء قد يكون في باطن الأمر مصلحة للعبد أو مفسدة له، وأنه إن أطاع الله بذلك كان مصلحة له، وإن عصاه كان مفسدة له - تبين أن الناس أربعة أقسام:

منهم من يكون صلاحه على السراء، ومنهم من يكون صلاحه على الضراء،  
ومنهم من يصلح على هذا وهذا، ومنهم من لا يصلح على واحد منها.

والإنسان الواحد قد تجتمع له هذه الأحوال الأربع في أوقات متعددة، أو في وقت واحد باعتبارها أنواع يتلى بها.

وقد جاء في الحديث المرفوع: «إن من عبادي من لا يصلحه إلا الغنى، ولو أفقره لأفسده ذلك، وإن من عبادي من لا يصلحه إلا الفقر، ولو أغنته لأفسده ذلك، وإن من عبادي من لا يصلحه إلا السقم، ولو أصححته لأفسده ذلك، وذلك أنني أدبر عبادي، لاني بهم خير بصير»<sup>(۲)</sup>.

فكما أن التنعم العاجل ليس بنعمة في الحقيقة، قد يكون في الحقيقة بلاء

(۱) أخرجه أحمد في المستند (۱/۴۵۲، ۳۹۱) وابن السنى في عمل اليوم والليلة برقم (۳۴۰) وابن حبان في صحيحه برقم (۹۷۲) وابن أبي شيبة في المصنف (۶/۴۰) وصححه العلامة الألبانى رحمه الله في السلسلة الصحيحة برقم (۱۹۹).

(۲) أخرجه البغوي في شرح السنة برقم (۱۲۴۹) وأبو نعيم في الحلية (۸/۳۱۸ - ۳۱۹) وإسناده ضعيف.

وشرأً باعتبار المعصية فيه، والطاعة المتقدمة قد تكون حابطة وسبباً للشر باعتبار ما يعقبها من ردة وفتنة، فكذلك التأمل العاجل قد يكون في الحقيقة خيراً أو نعمة، والمعصية المتقدمة قد تكون سبباً للخير باعتبار التوبة والصبر على ما تعقبه من مصيبة، لكن تبدل الطاعة والمعصية.

وهذا يقتضي أن العبد محتاج في كل وقت إلى الاستعانة بالله على طاعته، وتشييت قلبه، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

وذلك أن الإنسان هو كما وصفه الله بقوله تعالى: ﴿وَلَمَنْ أَذْقَنَا الْإِنْسَانَ وَنَا رَحْمَةٌ ثُمَّ نَزَّعْنَاهَا إِنَّمَا لَيَتُوْسِعُ كَفُورُ﴾ [١] وَلَمَنْ أَذْقَنَاهُ نَعْمَةً بَعْدَ ضَرَّاهُ مَسَّتْهُ لِيَقُولَنَّ ذَهَبَ السَّيِّئَاتُ عَنِّي إِنَّمَا لَفَحَ فَخُورُ﴾ [٢] [هود: ٩ - ١٠]، وقال تعالى: ﴿إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُزْلِكُ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَيْدُ﴾ [٣] [هود: ١١].

فأخبر أنه عند الضراء بعد السراء، يأس من زوالها في المستقبل، ويُكفر بما أنعم الله به عليه قبلها، وعند النعمة بعد الضراء يأمن من عود [الضراء] في المستقبل، وينسى ما كان فيه بقوله: ﴿ذَهَبَ السَّيِّئَاتُ عَنِّي إِنَّمَا لَفَحَ فَخُورُ﴾ [هود: ١٠]: على غيره، يفخر عليهم بنعمة الله عليه.

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا﴾ [٤] [إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعًا] [٥] وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَسَوْعًا﴾ [٦] [ال المعارج: ١٩ - ٢١] فأخبر أنه جزء عن الشر لا يصبر عليه، منوع عند الخير يدخل به.

وقال تعالى: ﴿إِنَّكَ إِنْسَانٌ لَظَلَمُومٌ كَفَّارٌ﴾ [إِبراهيم: ٣٤]، وقال تعالى: ﴿إِنَّ إِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ﴾ [٧] [العاديات: ٦]، وقال تعالى: ﴿إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا﴾ [الأحزاب: ٧٢]، وقال تعالى: ﴿وَكَانَ إِنْسَانٌ فَتُورًا﴾ [الإسراء: ١٠٠]، وقال: ﴿وَلَمَّا مَسَّهُ الشَّرُّ فَيَتُوْسِعُ قَنُوطٌ﴾ [فصلت: ٤٩]، وقال تعالى: ﴿فَلَمَّا تَجَنَّكَ إِلَى الْبَرِّ أَغْرَضْتُمْ وَكَانَ إِنْسَانٌ كَفُورًا﴾ [الإسراء: ٦٧].

وقد وصف المؤمنين بأنهم صابرون في البأس والضراء وحين البأس، والصابرون في النعمة أيضاً بقوله تعالى: ﴿إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ [هود: ١١] والصبر في السراء قد يكون أشد، ولهذا قال من قال من الصحابة: «ابتلينا بالضراء فصبرنا وابتلينا بالسراء فلم نصبر».

وكان النبي ﷺ يستعذ بالله من فتنة الفقر وشر فتنة الغنى<sup>(١)</sup>. وقال لأصحابه: «والله ما الفقر أخشع عليكم، ولكن أخاف أن تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على من كان قبلكم، فتنافسوا فيها كما تنافسوا فيها، وتهلككم كما أهلكتهم»<sup>(٢)</sup>.

فمن لم يتصف بحقيقة الإيمان هو إما قادر وإما عاجز، فإن كان قادراً أظهر ما في نفسه بحسب قدرته من: الفواحش، والإثم، والبغى، والإشراك بالله، والقول عليه بغير علم، ومن ترك القسط، وترك إقامة الوجه عند كل مسجد، ودعاء الله مخلصاً له الدين، ثم يكون شرهم بحسب كل منهم، من حيث نفوسهم وقدرتهم، فإن العبد لا يفعل إلا بقدرة وإرادة، فمن كان أقدر وأفجر كان أمره أشد، كفرعون وأمثاله من الجبارين المتكبرين، لا يصبرون عن أهوائهم، ولا يتقوون الله.

وأما المؤمن فإنه مع قدرته يفعل ما أمر الله به من البر والتقوى، دون ما نهى عنه من الإثم والعدوان.

ثم أولئك الذين لم يتصفوا بحقيقة الإيمان - بل فيهم من الفجور كفر أو نفاق أو فسوق ما فيهم - إذا كانوا عاجزين عن إرادتهم، لا يقدرون على أهوائهم بنوع من أنواع القدرة، تجدهم أذل الناس وأطروع الناس لمن يستعملهم في أغراضهم، وأجزع الناس لما أصابهم، ذلك أنه ليس في قلوبهم من الإيمان ما يتعاضون به، وتستغني به نفوسهم، ويصبرون به عملاً لا يصلح لهم.

وهذه حال الأمم البعيدين عن العلم والإيمان، كالترك التتار [والعرب] في جاهليتهم، فإنهم أعز الناس إذا قدوا، وأذل الناس إذا قهروا.

---

(١) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٦٣٦٦) ومسلم في صحيحه برقم (٥٨٩) وأبو داود في سننه برقم (١٥٤٣) والترمذى في سننه برقم (٣٤٩٥) والنسائي في سننه (٢٦٢/٨، ٢٦٢، ٢٦٦) وابن ماجه في سننه برقم (٣٨٣٨) وأحمد في المسند (٦/٥٧، ٢٠٧).

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٣١٥٨، ٤٠١٥، ٦٤٢٥) ومسلم في صحيحه برقم (٢٩٦١) والترمذى في سننه برقم (٢٤٦٢) وابن ماجه في سننه برقم (٣٩٩٧) وأحمد في المسند (٤/١٣٧).

وأما المؤمنون، فكما قال تعالى لهم وقد غلبوا: ﴿وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَخْرُبُوا وَأَتَتْمُ الْأَعْلَوْنَ إِن كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٣٩]، فهم الأعلون إذا كانوا مؤمنين ولو غلبوا.

وقال كعب بن زهير في صفة الصحابة:

ليسووا مفاريح إن نالـت رماحـهم يومـاً ولـيسوا مجازـعاً إذا نـيلـو  
ولهـذا كانـ المـشـروع فيـ حقـ كلـ ذـي إـرـادـةـ فـاسـدـةـ منـ الفـواـحـشـ والـظـلـمـ  
والـشـرـكـ والـقـولـ بلاـ عـلـمـ - أحـدـ أـمـرـيـنـ: إـماـ إـصـلاحـ إـرـادـتـهـ، إـماـ منـعـ قـدرـتـهـ، فإـنـهـ  
إـذـاـ اـجـتـمـعـ الـقـدـرـةـ معـ إـرـادـتـهـ الـفـاسـدـةـ حـصـلـ الشـرـ.

فالملخص تقوية الإرادة الصالحة والقدرة عليها بحسب الإمكانيات، وتضييف الإرادة الفاسدة والقدرة معها بحسب الإمكانيات، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

وهذا مما يظهر به حسن حال المؤمن وترجحه في النعيم والله على الكافر في الدنيا قبل الآخرة، وإن كانت الدنيا سجن المؤمن وجنّة الكافر.

فأما ما وُعد به المؤمن بعد الموت من كرامة الله [فإنه] تكون الدنيا بالنسبة إليه سجناً، وما للكافر بعد الموت من عذاب الله [فإنه] تكون الدنيا جنة بالنسبة إلى ذلك.

وذلك أن الكافر صاحب الإرادة الفاسدة إما عاجز وإما قادر، فإن كان عاجزاً تعارضت إرادته [وقدرتها] حتى لا يمكنه الجمع بينهما، [وإن كان قادراً أقبل على الشهوات وأسرف في] التبذّه بها ولا يمكنه تركها.

ولهذا تجد القوم من الظالمين أعظم الناس فجوراً وفساداً وطلباً لما يروّحون به أنفسهم من مسموم ومنظور ومشروم وأمّا كول ومشروب، ومع هذا فلا تطمئن قلوبهم بشيءٍ من ذلك، هذا فيما ينالونه من اللذة، وأما ما يخافونه من الأعداء، فهم أعظم الناس خوفاً، ولا عيشة لخائف، وأما العاجز منهم فهو في عذاب عظيم، لا يزال في أسف على ما فاته وعلى ما أصابه.

وأما المؤمن فهو مع مقدرته له من الإرادة الصالحة والعلوم النافعة ما يوجب طمأنينة قلبه وانشراح صدره بما يفعله من الأعمال الصالحة، وله من الطمأنينة وقرة العين ما لا يمكن وصفه، وهو مع عجزه أيضاً [له] من أنواع الإرادات الصالحة والعلوم النافعة التي يتنعم بها ما لا يمكن وصفه.

وكلّ هذا محسوس مجرّب، وإنما يقع غلط أكثر الناس أنه قد أحسن بظاهرِ من لذات أهل الفجور وذاقها، ولم يذق لذات أهل البر ولم يخبرها، ولكن أكثر الناس جهال، كما لا يسمعون ولا يعقلون، وهذا الجهل لعدم شهود حقيقة الإيمان وجود حلاوته وذوق طعمه، انضم إليه أيضاً جهل كثير من المتكلمين في العلم بحقيقة ما في أمر [الله] من المصلحة والمنفعة، وما في خلقه أيضاً لعبد المؤمن من المنفعة والمصلحة، فاجتمع الجهل بما أخبر الله به من خلقه وأمره، وما أشهده عباده من [حقيقة الإيمان] وجود [حلاوته] مع ما في النفوس من الظلم، مانعاً للنفوس من عظيم نعمة الله وكرامته ورضوانه، موقعاً لها في بأسه وعذابه وسخطه.

وذلك أن الناس لما خاضوا في مسائل القدر، ولم يخلق الله ويأمر، ونحو ذلك، بغير هدى من الله، فرقوا دينهم وكانوا شيئاً.

فزعّم فريق أنه لا يخلق أحداً من الأشخاص إلا لأجل مصلحة المخلوق ولا يأمره إلا لأن أمره مصلحة له أيضاً، وإنما العبد هو الذي صرف عن نفسه المصلحة و فعل المفسدة بغير قدرة الرب وبغير مشيّته، وهم إنما قصدوا بها تنزيه الرب عن الظلم والعيب، ووصفه بالحكمة والعدل والإحسان، لكن سلبيه علمه وقدرته وكتابته وخلقته، ونفوا مشيّته وعمومها.

فقال قوم منهم: إنه لا يعلم ولا يكتب ما يكون من العباد حتى يفعلوه.

وقال آخرون: بل علم ذلك وعلم أنهم لا يطيعونه، ولا يفعلون إلا ما يضرهم، ومع هذا فقصد تعريفهم بالخلق والأمر للمنفعة الحالصة الدائمة.

فقال لهم الناس: من علم أن مقصوده من الخير لا يكون، وقد سعى في حصوله بمنتهى قدرته، كان من أجهل الفاعلين وأسفههم، فنزعه عن قليل من السفة بالتزام ما هو أكثر منه، وزعموا أنه لا يقدر إلا على ما فعل بهم، فسلبيه قدرته.

فرد على هؤلاء طائفة من أهل الإثبات، فأثبتوا عموم قدرته وعموم مشيئته وخلقه وعلمه القديم، وكل هذا حسن موافق للكتاب والسنّة، وهو مع تمام الإيمان القدر: بعلم الله القديم، ومشيئته، وخلقه، وقدرته على كل شيء، لكن ضموا إلى ذلك أشياء ليست من السنّة، فإنه من السنّة أن يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، وألا يسأل عما يفعل وهم يسألون، وأنه يأمر العباد بطاعته، ومع هذا يهدي من يشاء ويضل من يشاء، كما قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ السَّلَامِ وَيَهْدِي مَنِ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ [يونس: ٢٥].

فزعموا مع ذلك أنه يخلق الخلق لا لحكمة في خلقهم، ولا لرحمته لهم، بل قد يكون خلقهم ليضرهم كلهم، وهذا عندهم حكمة، فلم ينزوه عن نزهته [عنده] نفسه من الظلم، حيث أخبر أنه إنما يجزي الناس بأعمالهم، وأنه لا يزور وزرة أخرى، وأنه من يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يخاف ظلماً ولا هضماً.

بل زعموا أن كل مقدور عليه ليس بظلم، مثل تعذيب الأنبياء والمرسلين، وتكرير الكفار والمنافقين، وغير ذلك مما نزه الله نفسه عنه، فلم يكن الظلم الذي نزه الله نفسه عنه حقيقة عند هؤلاء، إذ كل ما يمكن ويفعل عليه ليس بظلم. فقوله تعالى: ﴿وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِّلْعَبَادِ﴾ [غافر: ٣١] عندهم: لا يريد ما لا يكون ممكناً مقدوراً عليه، وهو عندهم لا يقدر على الظلم حتى يكون تاركاً له، وزعموا أنه قد يأمر العباد بما لا يكون مصلحة لهم ولا لواحد منهم، لا يكون الأمر مصلحة، ولا يكون فعل المأمور به مصلحة، بل قد يأمرهم بما إن فعلوه كان مضرة لهم، وإن لم يفعلوه عاقبهم [به]، فيكون العبد فيما يأمره به بين ضررين: ضرر إن أطاع، وضرر إن عصى، ومن كان كذلك كان أمره للعباد مضرة لهم، لا مصلحة لهم، وقالوا: يأمر بما يشاء، وأنكروا أن يكون في الأحكام الشرعية من العلل المناسبة للأحكام من جلب المنافع ودفع المضار ما تبقى [الأحكام] الشرعية ممكنة به، حتى كان منهم من دفع علل الأحكام بالكلية.

ومنهم من قال: العلل مجرد علامات ودلائل على الحكم، لأنها أمور تناسب الحكم وتلائمه، وهم يجذبون مع هذا ألا يكون للعبد ثواب ومنفعة في فعل المأمور به، لكن لما جاءت الشريعة بالوعيد قالوا هو موعد بالثواب الذي وعد به، وربما قالوا: إنه في الآخرة فقط، فإن الفعل المأمور به قد لا يكون

[فيه] مصلحة للعباد ولا منفعة لهم بحال، ولا يكون فيه تنعم لهم ولا لذة بحال، بل قد يكون مضره لهم وفسدة في حظهم، ليس فيه ما ينفعهم، ومعلوم أنه إذا اعتقاد المرء [أن] طاعة الله ورسله فيما أمره [به] قد لا يكون [فيها] مصلحة له ولا منفعة، ولا فيها تنعم ولا لذة ولا راحة، بل يكون [فيها] مفسدة له ومضره عليه، وليس فيها إلا ألمه وعذابه - كان هذا من أعظم الصوارف له عن فعل ما أمر الله به ورسوله، ثم إن كان ضعيف الإيمان بالوعيد والوعد ترك الدين بالكلية، وإن كان مؤمناً بالوعيد صارت دواعيه متعددة بين هذا العذاب وذلك العذاب، وإن كان مؤمناً بوعد الآخرة فقد اعتقاد أنه لا تكون له في الدنيا مصلحة ولا منفعة، بل [لا] تكون المصلحة والمنفعة في الدنيا إلا لمن كفر أو فسق وعصى.

وهذا أيضاً - وإن كان هو غاية حال هؤلاء - فهو مما يصرف النفوس عن طاعة الله ورسوله، ويبقى العبد المؤمن متعدد الدواعي بين هذا وهذا، وهو لا يخلو من أمرين:

إما أن يرجع جانب الطاعة التي يستشعر أنه ليس فيها طول عمره له مصلحة ولا منفعة ولا لذة، بل عذاب وألم، بل مفسدة ومضره، وهذا لا يكاد يصبر عليه أحد، وإما أن يرجع جانب المعصية تارة أو تارات أو غالباً، ثم إن أحسن أحواله مع ذلك أن ينوي التوبة قبيل موته.

ولا ريب إن كان ما قاله هؤلاء حقاً فصاحب هذه الحال أكيس وأعقل منم محَض طاعة الله طول عمره، إذ أن هذا سلم من عذاب ذلك المطيع في الدنيا، ثم إنه بالتوبة أحبط عنه العقاب، وأبدل الله سيئاته بالحسنات، فصارت جميع سيئاته حسنات، فصار ثوابه في الآخرة قد يكون أعظم وأعظم من ثواب ذلك المطيع الذي مجض الطاعة، ولو كان ثوابه دون ثواب ذلك لم يكن التفاضل بينهم إلا كتفاضل أهل الدرجات في الجنة، وهذا مما يختاره أكثر الناس على مكافحة العذاب والشقاء والبلاء بطول العمر، إذ هو أمر لا يصبر عليه أحد، فإن مصايرة العذاب ستين أو سبعين سنة بلا مصلحة ولا منفعة ولا لذة أمر ليس هو من جبلة الأحياء، إذا جُرُزوا أن لا يكون في شيء من طاعة الله مصلحة ولا منفعة طول عمره.

وهؤلاء يجعلون العباد مع الله بمنزلة الأجراء مع المستأجرین، لأن الله

استأجرهم طول مقامهم في الدنيا ليعملوا ما لا يتتفعون به، ولا فيه لربهم منفعة، ليعرضهم مع ذلك بعد الموت بأجرتهم، وفي هذا من تشبيه الله بالعجز الجاهل السفيه ما يجب تزييه الله عنه، سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

والحق الذي يجب اعتقاده أن الله سبحانه إنما أرسل رسوله رحمة للعالمين، وأن إرسال الرسل وإنزال الكتب رحمة عامة للخلق أعظم من إنزال المطر وإطلاع البدر، وإن يحصل بهذه الرحمة ضرر لبعض النفوس.

ثم إنه سبحانه - كما قال قتادة وغيره من السلف: لم يأمر العباد بما أمرهم به ل حاجته إليه، ولا نهاهم عما نهاهم عنه بخلافاً منه، بل أمرهم بما فيه صلاحهم، ونهاهم عما فيه فسادهم.

وفي الحديث الصحيح، حديث أبي ذر عن النبي ﷺ: «يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا، يا عبادي كلكم جائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم، يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم، يا عبادي إنكم لن تبلغوا ضري فتضرونني، ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني، يا عبادي لو أن أولكم وأخركم وإنكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئاً، يا عبادي لو أن أولكم وأخركم وإنكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل واحد منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئاً، يا عبادي لو أن أولكم وأخركم وإنكم وجنكم اجتمعوا في صعيد واحد يسألونني فأعطيت كل إنسان منهم مسألته ما نقص ذلك من ملكي شيئاً إلا كما ينقص البحر إذا غمس فيه المحيط غمرة واحدة، يا عبادي إنما هي أعمالكم ترد عليكم، فمن وجد خيراً فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه»<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى في وصف النبي الأمي: «يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الظِّيَّاكَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيثَ وَيَصْبِعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلَ أَلْقَ كَانَتْ عَلَيْهِمْ» [الأعراف: ١٥٧].

(١) أخرجه مسلم في صحيحه برقم (٢٥٧٧) والبخاري في الأدب المفرد برقم (٤٩٠) والترمذى في سننه برقم (٢٤٩٥) وابن ماجه في سننه برقم (٤٢٥٧) وأحمد في المسند (١٦٠ / ٥) وابن حبان في صحيحه برقم (٦١٩).

وقال تعالى لما ذكر الموضوع: ﴿مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكُنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرُكُمْ وَلِيُتَمَّ يَقْعِدَتُكُمْ لَعَلَّكُمْ شَكُورُكُم﴾ [المائدة: ٦]، فأخبر أنه لا يريد أن يجعل علينا من حرج فيما أمرنا به، وهذه نكرة مؤكدة بحرف «من»، فهي تبني كل حرج، وأخبر أنه إنما يريد تطهيرنا وإتمام نعمته علينا.

وقال تعالى في الآية الأخرى: ﴿وَجَاهَدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ أَجْتَبَنَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ إِلَّا أَيْكُمْ إِذَا هِيمَ﴾ [الحج: ٧٨]، فقد أخبر أنه ما جعل علينا في الدين من حرج نفياً عاماً مؤكداً، فمن اعتقاد أن فيما أمر الله به مثقال ذرة من حرج فقد كذب الله ورسوله، فكيف بمن اعتقاد [أن] المأمور به قد يكون فساداً وضرراً لا منفعة فيه ولا مصلحة لنا، ولهذا [لما] لم يكن فيما أمر الله ورسوله حرج علينا، لم يكن الحرج من ذلك إلا من النفاق، كما قال تعالى: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَقَّ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مَمَّا قَصَبَتْ وَيُسَلِّمُوا سَلِيمًا﴾ [النساء: ٦٥].

وقال الله تعالى فيما أمر به من الصيام: ﴿يُرِيدُ اللَّهُ يُكْمِلُ الْإِسْرَارَ وَلَا يُرِيدُ يُكْمِلُ الْعُتُرَ﴾ [البقرة: ١٨٥]، فإذا كان لا يريد فيما أمرنا به ما يعسر علينا، فكيف يريد ما يكون ضرراً وفساداً لنا بما أمرنا به إذا أطعناه فيه؟

ثم إنه يكون قد أخبر أن الإيمان والطاعة خير من الكفر والمعصية للعبد في الدنيا والآخرة، وإن كان لجهله يظن أن ذلك خير له في الدنيا، كما ي قوله هؤلاء الذين فيهم جهل ونفاق، الذين قد يقولون: إن المأمور به قد لا يكون فيه للعبد مصلحة ولا منفعة طول عمره، بل يكون ذلك في المنهي عنه، فقال تعالى: ﴿كُتُبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تَكُرُّهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّوا شَيْئاً وَهُوَ شَرٌّ لَّكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢١٦].

وقال تعالى عن الذين اتبعوا: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنَاهَا الشَّيَاطِينُ عَلَى مُنَّا كَشِيدَنَّ﴾ إلى قوله: ﴿مِنْ خَلْقِهِ وَلَيْسَ مَا شَرَّرُوا بِهِ أَفْسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ١٠٢] فأخبر أنهم يعلمون أن هذه الأمور لا تنفع بعد الموت، بل لا يكون لصاحبتها نصيب في الآخرة، وإنما طلبوا بها منفعة الدنيا، وقد يسمون بذلك العقل المعيشى، أي العقل الذي يعيش به الإنسان في الدنيا عيشة طيبة، فقال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ مَاءَمُوا وَأَتَقْوَا لِمَنْوَبَةً فَمِنْ عِنْدِ اللَّهِ خَيْرٌ لَّوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ١٣٦].

[١٠٣] ، فأخبر أن أولياء الدين آمنوا وكانوا يتقوون، يتباههم على [أن في] ذلك ما هو خير لهم مما طلبوه في الدنيا لو كانوا يعلمون، فيحصل لهم في الآخرة من الخير الذي هو المفعة ودفع المضرة ما هو أعظم مما يحصلوه بذلك من خير الدنيا، كما قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ مَكَّنَاهُ لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ يَسْبُو مِنْهَا حَيْثُ يَشَاءُ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَنْ نَشَاءُ وَلَا نُنْصِبُ أَجْرَ الْمُخْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٥٦] ، ثم قال: ﴿وَالْأَجْرُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ [يوسف: ٥٧] .

وقال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبَّتْ أَقْدَامَنَا وَأَنْصَرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ [١٧] فَالْتَّهُمَّ اللَّهُ تَوَابُ الدُّنْيَا وَحُسْنَ تَوَابِ الْآخِرَةِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُخْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٨ - ١٤٧] ، وقال عن إبراهيم: ﴿وَمَا تَنْهَىٰ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَمَّا فِي الْآخِرَةِ لِيَنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [النحل: ١٢٢] .

وقد قال تعالى ما يبين به أن فعل المكرور خير من تركه في الدنيا أيضاً، قال تعالى: ﴿وَلَئِنْ أَنَا كَنَّبْنَا عَلَيْهِمْ أَنْ أَفْتَلُوا أَنفَسَكُمْ أَوْ أَخْرُجُوكُمْ دِيَرَكُمْ مَا فَعَلُوكُمْ إِلَّا قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوكُمْ مَا يُوَعِّظُونَ بِهِ، لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَنَاهِيَّاً وَلَذَا لَآتَيْنَاهُمْ مِنَ الدُّنْيَا أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [١٩] وَلَهَدَيْنَاهُمْ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [٢٠] [النساء: ٦٨ - ٦٧] .

وهذا في سياق حال: ﴿الَّذِينَ يَرْجِعُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا يَمْا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكِمُوا إِلَى الظَّلْمَوْتِ وَقَدْ أَمْرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ، وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضْلِلُهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾ [النساء: ٦٠] ، وهؤلاء منافقون من أهل الكتاب.

والمرشكون حالهم أيضاً شبيه بحال الذين نبذوا كتاب الله وراءهم ظهرياً كأنهم لا يعلمون: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنَاهُوا أَشَيْطَانٌ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾ [البقرة: ١٠٢] ، فإن أولئك عدلوا عما في كتاب الله إلى اتباع الجبارة والطاغوت، والسحر، والشيطان. وهذه حال الذين أوتوا نصيباً من الكتاب الذين يؤمنون بالجبارة والطاغوت، وحال الذين يتحاكمون إلى الطاغوت من المظاهرين [للإيمان] بالله ورسله فيها من حال هؤلاء.

والطاغوت كل معظم ومتعظم بغير طاعة الله ورسوله، من إنسان أو شيطان أو شيء من الأوثان.

وهذه حال كثير من يشبه اليهود من المتفقهة والمتكلمة وغيرهم من فيه نوع نفاق من هذه الأمة، الذين يؤمنون بما خالف كتاب الله وسنة رسوله ﷺ من أنواع الجبارة والطاغوت، والذين يريدون أن يتحاكموا إلى غير كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ.

وقال تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنْتَقِيْنَ يَصْدُوْنَ عَنْكَ صُدُوْدًا ﴾٦١﴿ فَكَيْفَ إِذَا أَصَبْتَهُمْ مُّصِيْبَةً بِمَا قَدَّمْتَ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَخْلُقُونَ يَأْتُوكَ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا إِحْسَنَاهُ وَتَوْفِيقَاهُ ﴾٦٢﴾ [النساء: ٦١ - ٦٢] أي هؤلاء لم يقصدوا ما فعلوه من العدل عن طاعة الله ورسوله إلى اتباع ما اتبعواه من الطاغوت إلا لما ظنوه من جلب منفعة لهم ودفع مضره عنهم، مثل طلب علم وتحقيق، كما يوجد في صنف المتكلمة، ومثل طلب أذواق ومواجيد، كما يوجد في صنف المتعبدة، ومثل طلب شهوات ظاهرة وباطنة، كما يوجد في صنف الذين يريدون العلو، والذين يتبعون شهوات الغي.

قال تعالى: ﴿وَتَرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُصْلِهِمْ حَتَّلًا بَعِيْدًا﴾ [النساء: ٦٠] أي ضلوا عن مطلوبهم الذي هو جلب المنفعة ودفع المضر، فإن ذلك إنما هو في طاعة الله ورسوله دون اتباع الطاغوت، فإذا عاقبهم الله بنقيض مقصودهم في الدنيا فأصابتهم مصيبة بما قدمت أيديهم، قالوا: ما أردنا بما فعلناه إلا إحساناً: أي أردنا الإحسان إلى نفوسنا لا ظلمها، وتوفيقاً: أو جمعاً بين هذا وهذا، لتجتمع الحقائق والمصالح.

قال تعالى: ﴿أَوْلَئِكَ الَّذِينَ يَقْلِمُونَ اللَّهَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ﴾ [النساء: ٦٣] من الاعتقادات الفاسدة والإرادات الفاسدة: الظن وما تهوى الأنفس ﴿فَأَغْرِضْ عَنْهُمْ وَعَظِمُهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِتْ أَنفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيْغاً﴾ [النساء: ٦٣].

ثم قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِتُكَانِ يَادِرِتِ اللَّهُ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءَوْكَ فَأَنْتَفَرُوا اللَّهَ وَأَسْتَغْفِرُ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوْجَدُوا اللَّهَ تَوَبَّا رَجِيمًا﴾ [النساء: ٦٤] فدعاهم سبحانه بعد ما فعلوه من النفاق إلى التوبة، وهذا من كمال رحمته بعياده، يأمرهم قبل المعصية بالطاعة، وبعد المعصية بالاستغفار، وهو رحيم بهم في كل الأمرين: بأمره لهم بالطاعة أولاً برحمته، وأمرهم بالاستغفار من رحمته، فهو سبحانه رحيم بالمؤمنين الذين أطاعوه أولاً، والذين استغفروه ثانياً.

فإذا كان رحيمًا بمن يطعه، والرحمة توجب إيصال ما ينفعهم إليهم، ودفع ما يضرهم عنهم، فكيف يكون المأمور به مشتملاً على ضررهم دون منفعتهم؟

وقوله: «جَاءَكُمْ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ مُّجِيءٌ إِلَيْهِ مِّنْ حَضُورِهِ مَعْلُومٌ كَالْدُعَاءِ إِلَيْهِ، وَأَمَا فِي مُغَيْبِهِ وَمِمَّا تَهْبِطُ إِلَيْهِ كَالْدُعَاءُ إِلَيْهِ، وَالرَّدُّ إِلَيْهِ». قال تعالى: «وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ» [النساء: ٦١] وقال تعالى: «فَإِنَّ نَّزَّلْنَا عَلَيْهِمْ فِي شَفَوْرٍ فَرْدُوْهُ إِلَى اللَّهِ وَإِلَى الرَّسُولِ» [النساء: ٥٩] وهو الرد والمجيء إلى ما بعث به من الكتاب والحكمة، وكذلك المجيء إليه لمن ظلم نفسه هو الرجوع إلى ما أمره به، فإذا رجع إلى ما أمره به فإن الجائي إلى الشيء في حياته ممن ظلم نفسه يجيء إليه داخلاً في طاعته، راجعاً عن معصيته، كذلك في مغيبه وممامته.

واستغفار الله موجود في كل مكان وزمان، وأما استغفار الرسول فإنه أيضاً يتناول الناس في مغيبه وبعد مماته، فإنه أمر بأن يستغفر للمؤمنين والمؤمنات، وهو مطيع لله فيما أمره به؛ والتائب داخل في الإيمان، إذ المعصية تنقص الإيمان، والتوبة من المعصية تزيد في الإيمان بقدرها، فيكون له من استغفار النبي ﷺ بقدر ذلك.

فاما مجيء الإنسان إلى [الرسول ﷺ] عند قبره، وقوله: استغفر لي، أو سل لي ربك، أو ادعو لي، أو قوله في مغيبه: يا رسول الله ادع لي، أو استغفر لي، أو سل لي ربك كما و كما، فهذا لا أصل له، ولم يأمر الله بذلك، ولا فعله واحد من سلف الأمة المعروفيين في القرون الثلاثة، ولا كان ذلك معروفاً بينهم، ولو كان هذا مما يستحب لكان السلف يفعلون ذلك، ولكن ذلك معروفاً فيهم، بل مشهوراً بينهم، ومنقولاً عنهم، فإن مثل هذا إذا كان طريقاً إلى غفران السينات وقضاء الحاجات، [لكان] مما تتوفر الهمم والدواعي على فعله وعلى نقله، لا سيما فيمن كانوا أحقرن الناس على الخير، فإذا لم يعرف أنهم كانوا يفعلون ذلك، ولا نقله أحد عنهم، [علم] أنه لم يكن مما يستحب ويؤمر به.

بل المنقول الثابت عنه ما أمر الله به النبي ﷺ من نهيه عن اتخاذ قبره عيداً وونتاً، وعن اتخاذ القبور مساجد<sup>(١)</sup>.

(١) أخرج البخاري في صحيحه بالأرقام (٤٣٥، ٤٣٦، ١٣٣٠، ١٣٩٠، ٣٤٥٣، ٣٤٥٤).

وأما ما ذكره بعض الفقهاء من حكاية العتبى عن الأعرابى الذى أتى قبر النبي ﷺ وقال: «يا خير البرية: إن الله يقول: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَفْسَهُمْ﴾» الآية [النساء: ٦٤]، وإنى قد جئت؛ وأنه رأى النبي ﷺ في المنام وأمره أن يبشر الأعرابى - فهذه الحكاية ونحوها مما يذكر في قبر النبي ﷺ وقبر غيره من الصالحين، فيقع مثلهما لمن في إيمانه ضعف، وهو جاھل بقدر الرسول وبما أمر به، فإن لم يعف [عن] مثل هذا لحاجته، وإلا اضطرب إيمانه، وعظم نفاقه، فيكون في ذلك بمنزلة المؤلفة بالعطاء في حياة النبي ﷺ، كما قال: «إنى لأنأّلّفال رجالاً بما في قلوبهم من الھلع والجزع، وأكل رجالاً إلى ما جعل الله في قلوبهم من الغنى والخير»<sup>(١)</sup>، مع أن أخذ ذلك المال مکروه لهم، فهذه أيضاً مثل هذه الحاجات.

وأما المشروع الذي وردت به سنته فهو دعاء المسلم ربه، متوسلاً به، لا  
دعاؤه في مماته ومغيبه، وهو أن يفعل كما في الحديث الذي رواه الترمذى  
وصححه أن النبي ﷺ علم رجلاً أن يقول: «اللهم إني أسألك وأتوسل إليك بنبيك  
محمد،نبي الرحمة، يا محمد يا نبى الله: إني أتوسل بك إلى ربى في حاجتي  
ليقضيها، اللهم شفعه في»<sup>(٢)</sup>. وذلك أن الله يقول: «مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا  
يَأْذِنُ لَهُ» [البقرة: ٢٥٥] وقال تعالى: «مَا لَكُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا شَفِيعٍ» [السجدة:  
٤]، ثم قال تعالى: «فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بِنَهَمَ ثُمَّ

وآخر أبو داود في سننه برقم (٢٠٤٢) وأحمد في المسند (٣٦٧/٢) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «لا تتخذوا قبرى عيداً وصلوا على حيّما كتم، فإن صلاتكم تبلغني».

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٩٢٣، ٣١٤٥، ٧٥٣٥).

(٢) أخرجه الترمذى في سننه برقم (٣٥٧٨) وابن ماجه في سننه برقم (١٣٨٥) والحاكم فى المستدرك (١/٣١٣) وصححه العلامة الألبانى رحمه الله فى صحيح سنن الترمذى برقم (٢٨٣٢).

لَا يَحِدُّوْا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا فَضَيَّتْ وَيُسَلِّمُوا سَلِيمًا ﴿٦٥﴾ [النساء: ٦٥].

فأقسم بنفسه على أنه نفي إيمان من لم يجمع أمرين: تحكيمه فيما شجر بينهم، ثم أن لا يجد في نفسه حرجاً، وهذا يوجب أنه ليس في أمره ونهيه ما يوجب الحرج لمن امثل ذلك، فإن حكمه لا بد فيه من أمر ونهي، وإن كان فيه إباحة أيضاً، فلو كان المأمور به والمنهي عنه مضره للعبد ومفسدة، وألمًا بلا لذة راجحة، لم يكن العبد ملوماً على وجود الحرج فيما هو مضره له ومفسدة.

ولهذا لم يتنازع العلماء أن الرضا بما أمر الله به ورسوله واجب محظوظ، لا يجوز كراهة ذلك وسخطه، وأن محبة ذلك واجبة، بحيث يبغض ما أبغضه الله، ويستخطط ما أبغضه الله من المحظوظ، ويحب ما أحبه، ويرضى ما رضي الله من المأمور.

وإنما تنازعوا في الرضا بما يقدّره الحق من الألم بالمرض والفقير. فقيل: هو واجب، وقيل هو مستحب وهو أرجح. والقولان في أصحاب الإمام أحمد وغيرهم. وأما الصبر على ذلك فلا نزاع أنه واجب.

وقد قال تعالى في الأول: «وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطَوْا مِنْهَا رَضُوا وَإِنْ لَمْ يَقْطُنُوا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ ﴿٦٦﴾ وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُوا مَا أَتَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَاتَلُوا حَسَبُنَا اللَّهُ سَيِّدُنَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَغُبُونَ ﴿٦٧﴾» [التوبه: ٥٨ - ٥٩]، فجعل من المنافقين من سخط فيما منعه الله إياه ورسوله، وحضهم بأن يرضوا بما آتاهم الله ورسوله، والذي آتاه الله ورسوله يتناول ما أباحه دون ما حظره، ويدخل [في] المباح العام ما أوجبه وما أحبه.

وإذا كان الصبر على الضراء ونحو ذلك مما أوجبه الله وأحبه، كما أوجب الشكر على النعماء وأحبه، كان كل من الصبر والشكر مما يجب محبتة وعمله. فيكون ما قدر للمؤمن من سراء معها شكر وضراء معها صبر خيراً له، كما قال النبي عليه السلام: «لا يقضى الله للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، أن أصابته سراء فشكر كان خيراً له، وإن أصابته ضراء فصبر كان خيراً له»<sup>(١)</sup>. وإذا كان خيراً فالخير هو المنفعة والمصلحة الذي فيه النعيم واللذة كما تقدم.

(١) تقدم تخرجه.

فيكون كل مقدور قدر للعبد إذا عمل فيه بطاعة الله ورسوله خيراً له، وإنما يكون شرّاً لمن عمل بمعصية الله ورسوله، ومثل ذلك فهو - بحسبه ونيته - بلاء قد يعمل فيه بطاعة الله، وقد يعمل فيه بمعصية الله، فلا يوصف بواحد من الأمرين.

## فصل

وإذا كان كل حركة في الوجود فلا تخلو من أن تكون إرادية أو طبيعية أو قسرية، وتبيّن أن الطبيعة والقسرية فرع وتابع للإرادية - فثبتت أن جميع الحركات ناشئة عن الإرادة والاختيار، وذلك يبطل أن يضاف خلق شيء من المخلوقات إلى الطبع الذي في الأجسام، مثل أن يكون الخالق للأجنة في الأرحام هو طبع، أو الخالق للنبات هو طبع، لأن الطبع لا يكون مبدأ لحركة [الجسم] وانتقال أصله، إلا إذا أخرج عن طبعه بغير طبعه، كما يجمع بين الأجسام بالمزج والخلط، فتنقل عن مراكزها ومحالها المخالف لمقتضى طبعها، وعند التحقيق يعود الطبع إلى أنه ليس فيها سبب للحركة عن حالها وسكنها، فيكون الطبع بمنزلة السكون وعدم الحركة، أو أمراً وجودياً منافياً للحركة، فالحركة الواردة عليها مخالفة له، والطبع جمود، وهي [تنقل] عن إرادة وحركة، فعلم بطلان إصابة شيء من الحوادث العرضية عن مجرد الطبع الذي في الموات، فكيف بالحوادث الجوهرية؟!

والإرادة والاختيار مستلزمة للحياة والعلم، كما أن الحياة أيضاً مستلزمة للعلم وللإرادة، بل وللإرادة والحركة، كما قرر ذلك عثمان بن سعيد وغيره من أئمة السنة.

وكما أن الحركة مستلزمة للإرادة والحياة، فالحياة أيضاً مستلزمة للحركة والإرادة، ولهذا كان أعظم آية في القرآن: ﴿إِنَّ اللَّهَ إِلَّا هُوَ الْقَيُّومُ﴾ [البقرة: ٢٥٥]. فالاسم الحي مستلزم لصفاته وأفعاله، وهو من أعظم البراهين العقلية على ثبوت صفات الكمال، والمصحح لها، والمستلزم ثبوتها ونفي نقضها، كالعلم والكلام والسمع والبصر وغير ذلك، كما هو مبين في موضعه.

## فصل

قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ مَاءَنُوا لَا تَشْجُدُوا إِلَيْهِ وَالصَّدَقَةُ أُولَئِكَ بَعْثُمُهُمْ أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي النَّعْمَ الظَّالِمِينَ﴾ [٥١] فَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ يُسَرِّعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ مُخْفِيًّا أَنْ شُعُبَيْنَا دَآءِرٌ فَسَعَى اللَّهُ أَنْ يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَنْ يُرِيَ مِنْ عِنْدِهِ فَيُصْبِحُوا عَلَى مَا أَسْرَوْا فِي أَنْفُسِهِمْ نَدِيمِينَ﴾ [٥٢] وَيَقُولُ الَّذِينَ مَاءَنُوا أَهْتَلَاءَ الَّذِينَ أَفْسَوْا بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْتَنِيهِمْ لَأَهْمَمْ لَعْكَمْ حَطَّتْ أَغْنَاهُمْ فَأَصْبَحُوا خَسِيرِينَ﴾ [٥٣] يَا أَيُّهَا الَّذِينَ مَاءَنُوا مَن يَرَدَّهُ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسُوقَ يَأْتِيَ اللَّهُ بِقَوْمٍ يُجْهِهُمْ وَيُجْهِهُمْ أَدْلَقَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعْزَمَ عَلَى الْكُفَّارِ يُجْهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخافُونَ لَوْمَةَ لَا يَعْلُمُ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُوتَّهُ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْهِ إِنَّمَا وَرَبِّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ مَاءَنُوا الَّذِينَ يُقْسِمُونَ الصَّلَاةَ وَيَنْوُونَ الْأَرْكَانَ وَهُمْ رَكِّوْنَ﴾ [٥٤] وَمَن يَتَرَأَّسُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ مَاءَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْفَلِيْلُونَ﴾ [٥٥] [المائدة: ٥١ - ٥٦].

وأصل الموالاة هي المحبة، كما أن أصل المعاداة البغض، فإن التحاب يوجب التقارب والاتفاق، والتباغض يوجب التباعد والاختلاف، وقد قيل: المولى من الولي: وهو القرب، وهذا يلي هذا، أي هو يقرب منه.

والعدو من العدواء وهو بعد، ومنه العدوة. والشيء إذا ولـي الشيء ودـنا منه وقرب إليه اتصل به، كما أنه إذا عـدـي عنه، ونـأـي عنه، وبعد منه، كان ماضـياـ عنه.

فـأـولـيـاءـ اللـهـ ضـدـ أـعـدـائـهـ، يـقـرـبـهـمـ مـنـهـ وـيـدـنـيـهـمـ إـلـيـهـ، وـيـتـوـلـاهـمـ وـيـتـوـلـونـهـ، وـيـحـبـهـمـ وـيـرـحـمـهـمـ، وـيـكـونـ عـلـيـهـمـ مـنـهـ صـلـاـةـ، وـأـعـدـائـهـ يـعـدـهـمـ وـيـلـعـنـهـمـ، وـهـوـ إـبـعادـهـ مـنـهـ وـمـنـ رـحـمـتـهـ، وـيـبغـضـهـمـ وـيـغـضـبـهـ عـلـيـهـمـ، وـهـذـاـ شـأـنـ الـمـتـوـالـيـنـ وـالـمـتـعـادـيـنـ. فالصلـاـةـ ضـدـ اللـعـنـةـ، وـالـرـحـمـةـ وـالـرـضـوـانـ ضـدـ الغـضـبـ، وـالـسـخـطـ وـالـعـذـابـ ضـدـ النـعـيمـ.

قال تعالى في حق الصابرين: ﴿أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهَمَّدُونَ﴾ [البقرة: ١٥٧].

وقال تعالى في حق المنافقين: ﴿عَلَيْهِمْ دَآءِرٌ السَّرُورُ وَغَضِيبٌ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعْنَهُمْ وَأَعْدَ لَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ [الفتح: ٦].

وقال تعالى في حق المجاهدين: ﴿بُيَسِّرُهُمْ رَبُّهُمْ يَرْحَمُهُ مِنْهُ وَرَضُوا بِنَ وَجَنَّتْ لَهُمْ فِيهَا نَعِيْمٌ مُّقِيْمٌ﴾ [التوبـةـ: ٢١].

وقال تعالى في قاتل المؤمن متعمداً: ﴿فَجَرَّأْوْهُ جَهَنَّمْ خَدِيلًا فِيهَا وَعَصَبَ اللَّهُ عَيْنَهُ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا﴾ [النساء: ٩٣].

والمتلاعنان يقول الرجل في الخامسة: ﴿إِنَّ لَعْنَتَ اللَّهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَذِيلِينَ﴾ [النور: ٧] وذلك يكون قاذفاً. وقد قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ الْمُحْسَنُونَ الْفَقِيلُونَ الْمُؤْمِنُونَ لَعِنُوا فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَلَمْ يَعْلَمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ [١٢٣] [النور: ٢٣]، وتقول المرأة في الخامسة: ﴿إِنَّ غَضَبَ اللَّهُ عَلَيْهَا إِنْ كَانَ مِنَ الصَّابِدِينَ﴾ [النور: ٩]، لأنه إذا كان صادقاً كانت زانية فاستحقت الغضب الذي هو ضد الرحمة، ولهذا قال تعالى: ﴿أَنْزَانِي وَالَّذِي فَاجِلَدُوا كُلَّ وَيْمَرْ يَنْهَمَا مَائَةَ جَلَدٍ وَلَا تَأْخُذُكُمْ بِهَا رَأْفَةً فِي دِينِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُ تَقْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾ [النور: ٢]، فنهى عن الرأفة بهما في دين الله.

والمؤمن يغار، والله يغار، وغيره الله أعظم، كما قد استفاض عن النبي ﷺ في الصحيح من غير وجه أنه قال: «لا أحد أغير من الله، من أجل ذلك حرم الفواحش ما ظهر منها وما بطن»<sup>(١)</sup>.

وفي بعض الأحاديث الصحاح: «لا أحد أغير من الله أن يزني عبده أو تزني أنته»<sup>(٢)</sup> وفي بعضها: «إن الله يغار، وغيرته أن يأتي العبد ما حرم عليه»<sup>(٣)</sup>.

والغيرة فيها من البعض والغضب ما يدفع به [الإنسان] ما غار منه، فالزناد وإن كان صادراً عن الشهوة والمحبة منهما، أو من أحدهما، فإن ذلك مقابل [بضرورة التنze عن الفواحش، والتورع عن المحرمات]. فأمر الله أن لا تأخذنا

(١) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (٤٦٣٤، ٤٦٣٧، ٥٢٢٠، ٧٤٠٣) ومسلم في صحيحه برقم (٢٧٦٠) والترمذني في سننه برقم (٣٥٣٠) وأحمد في المسند (٣٨١/١، ٤٢٥، ٤٣٦) والبغوي في شرح السنة برقم (٢٢٧٣).

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه بالأرقام (١٠٤٤، ١٠٤٦، ١٠٤٧، ١٠٤٨، ١٠٥٠، ١٠٥٦، ١٠٥٨، ١٠٦٤، ١٠٦٥، ١٠٦٦، ١٢١٢، ٣٢٠٢، ٤٦٢٤، ٥٢٢١، ٦٦٣١) ومسلم في صحيحه برقم (٩٠١) وأبو داود في سننه برقم (١١٨٧) والنسائي في سننه (١٠٨/٣) وأحمد في المسند (١٦٤/٦).

(٣) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٥٢٢٣) ومسلم في صحيحه برقم (٢٧٦١) والترمذني في سننه برقم (١١٦٨) وأحمد في المسند (٣٤٣/٢، ٣٨٧، ٥١٩، ٥٢٠، ٥٣٦، ٥٣٩).

بهم رأفة في دين الله، فنها عن أن تكون متأثرة تدفع العذاب عنهما، فضلاً عن أن يكون محبة لذلك الفعل، ولهذا أخبرنا به بأنه لا يحب ذلك أصلاً، فقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ إِلَّا فَحْشَاء﴾ [الأعراف: ٢٨]، وما لا يأمر به لا أمر إيجاب ولا أمر استحباب لا يحبه، قال لوط عليه السلام: ﴿إِنِّي لِعَمِلِكُمْ مِنَ الْقَالِين﴾ [الشعراء: ١٦٨] والقليل: بغضه وهجره، والأنبياء أولياء الله، يحبون ما يحب الله ويبغضون ما يبغض.

وربما قيل: القليل أشد البغض، فالله سبحانه يبغض ذلك، وهو سبحانه يبغض كل ما نهى عنه، كما أنه يحب كل ما أمر به، بل الغيرة مستلزمة لقوة البغض، إذ كل من يغار يبغض ما غار منه، وليس كل من يبغض شيئاً يغار منه، فالغيرة أحضر وأقوى.

### ولا ريب أن المرأة المزوجة الزانية استحقت الغضب لشيئين:

لأجل ما في الزنا من التحرير، ولأنها اعتدت فيه على الزوج فأفسدت فراشه، ولهذا كان للزوج إذا قذف امرأته ولم يأت بأربعة شهادة: أن يلاعنها، لما له في ذلك من الحق، ولأنه مظلوم إذا كان صادقاً، وعليه في زناها من الضرر ما يحتاج إلى دفعه بما شرعه الله، كالمنذوف الذي له أن يستوفي حد القذف من القاذف الذي ظلمه في عرضه، فكذلك الزوج له أن يستوفي حد الفاحشة من البغي الظالمة له، المعتدية عليه. كما قال النبي ﷺ في حق الرجل على امرأته: «وَأَنْ لَا يَوْطَنْ فَرْشَكْمَ مِنْ تَكْرَهَنَه»<sup>(١)</sup>، فلهذا كان له أن يقذفها ابتداء، [وقدفها] إما مباح له وإما واجب عليه إذا احتاج إليه لنفي النسب، ويضطرها بذلك إلى أحد أمرين:

إما أن تعترف فيقام عليها الحد، فيكون قد استوفى حقه، وتظهرت هي أيضاً من الجزاء لها والنكال [في الآخرة] بما حصل.

(١) جزء من حديث أخرجه الترمذى في سنته برقم (١١٦٣) وابن ماجه في سنته برقم (١٨٥١) من حديث عمرو بن الأحوص رضى الله عنه، وأوله: «ألا واستوصوا النساء خيراً فإنما هن عوان عندكم...» وحسنه العلامة الألبانى رحمه الله في صحيح سنن الترمذى برقم (٩٢٩).

وإما أن تبوء بغضب الله عليها وعقابه في الآخرة الذي هو أعظم من عقاب الدنيا، فإن الزوج مظلوم معها، والمظلوم له استيفاء حقه إما في الدنيا وإما في الآخرة، قال الله تعالى: ﴿لَا يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهَرُ بِالسُّوءِ وَمَنْ الْقَوْلُ إِلَّا مَنْ ظَلِمَ﴾ [النساء: ١٤٨] [بخلاف غير الزوج] فإنه ليس له حق الافتراض، فليس له قذفها، ولا أن يلاعن إذا قذفها، لأنه غير محتاج إلى ذلك [مثل] الزوج، ولا هو مظلوم في فراشها، لكن يحصل بالفاحشة من ظلم غير الزوج ما لا يحتاج إلى اللعان، فإن في الفاحشة الحق عار بالأهل، والعار يحصل بمقدمات الفاحشة.

فإذا لم تكن الفاحشة معلومة بإقرار ولا بيُنَّةً كان عقوبة ما ظهر منها كافية في استيفاء الحق، مثل الخلوة والنظر ونحو ذلك من الأسباب التي نهى الله عنها، وهذا من محاسن الشريعة.

وكذلك كثيراً ما يقترن بالفواحش من ظلم غير الزانين، فإنه إذا حصل بينهما محبة ومودة فاحشة كان ذلك موجباً لتعاونهما على أغراضهما، فيبقى كل منهما يعين الآخر على أغراضه التي يكون فيها ظلم الناس، فيحصل العدوان والظلم للناس بسبب اشتراكهما في القبيح، وتعاونهما بذلك على الظلم، كما جرت العادة في البعي من النساء والصبيان أن خدنه أو المسافع به يحصل له منه من الإكرام والعطاء والنصر والمساعدة ما يوجب استطالة ذلك الفاجر بترك حقوق الخلق والعدوان عليهم.

وأيضاً [فإن] محبته له قد تحمل الطالب الراغب على أخذ أموال الناس بغير حق ليعطيه ذلك، وتحمله أيضاً على ترك حقوق الناس وقطيعة رحمه لأجل ذلك الشخص، فإنه لا يمكن الجمع بين الأمرين، ويحمله أيضاً على الانتصار له بالعدوان.

ففي الجملة المحبة توجب موافقة المحب للمحوب، فإذا كانت المحبة فاسدة لا يحبها الله ولا يرضاهما إذا لم يتعد ضررها للاثنين، تكون العقوبة لهما حقاً لله، لكن هي في الغالب، بل في اللازم، يتعدى ضررها إلى الناس؛ فإن كل واحد من الشخصين عليه حقوق للناس، وهو ينهى عن العدوان عليهم، فإذا تحابا وتعاونا لم يتمكن كل منهما من القيام بحقوق الناس، واحتاج إلى أن يتعدى عليهم.

ولا ينبغي للإنسان أن يعتبر بظاهر ما يقال: إن الإنسان إذا فعل فاحشة فإن الإثم عليه خاصة، وليس ذلك بظلم للغير، فإن ذلك إنما هو في الفاحشة المحسنة، مثل الزنا المحسن، الذي لم يتعلّق به حق الغير، فاما زنا الزوجة ففيه ظلم بالاتفاق كما بيّناه.

وكذلك المحبة والبغض الفاسد، فإن هذا أعظم ضرراً من الزنا مرة واحدة، فإن الرجل إذا زنا مرة أو مرتين حصل غرضه، وكذلك المرأة، ثم إنه قد يكون بعوض من أحدهما للآخر وقد لا يكون، فربما كان فيه ظلم للغير.

وأما المحبة والعشق، فإن ذلك مستلزم للعدوان على غيرهما في العادة، فإن المحبة توجب أن يعطي المحبوب من المنافع والأموال ما يوجب حرمان الغير والعدوان عليه، ويوجب من الانتصار للمحبوب والدفع عنه ما فيه أيضاً ترك حق الغير والعدوان عليه، ألا ترى أن الرجل إذا أحب غير امرأته، أو المرأة [إذا] أحبت غير زوجها، قصر كل منهما في حقوق الآخر واعتدى عليه، بل إذا أحب الرجل امرأةً أو صبياً قصراً في حقوق أهله وأصدقائه ومن له عليه حق، بل وظلمهم أيضاً، كما يظلم غيرهم لأجله؟ وهذا سوى ما في ذلك من حق الله الذي يوجب غليظ عقابه، وإن كان الرجل العاقل قد يقوم من الحقوق بما يمكن، ويدع الظلم بحسب الإمكاني، إلا أن هذا مظنة وسبب لذلك، وهذا مما يوجب تحير الرجل وتردداته وتلومه إلى الحق نارة وإلى الباطل أخرى، وهذا مرض عظيم، كما ذكر الله تعالى ذلك في قوله: «فَيَطْمَعُ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ» [الأحزاب: ٣٢].

وأما ما في ذلك من ظلم كل منها لنفسه ولخدنه فذاك ظاهر، لكنهما ظلماً أنفسهما، فهما الظالمان المظلومان، وأما الغير ظلماً بغير رضاه ولا اختياره.

وكذلك ما تفضي إليه هذه المحبة الباطلة من ظلم كل منها للآخر، إما بقتله، وإما بتعذيبه بغير الحق، وإما منعه من الاتصال بالناس، وفعل ما يختار من مصلحة وغيرها. وفيها هذه المفاسد كلها وأكبر منها، لكن ذلك ظلم هندياً لأنفسهما مبدئه المحبة الفاسدة.

ولهذا أمر سبحانه أن لا تأخذنا بهما رأفة في دين الله، فإن الرأفة والرحمة توجب أن توصل للمرحوم ما ينفعه، وتدفع عنه ما يضره، وإذا رأف بهما أحد لأجل ما [في] قلوبهما من الشهوة والمحبة وغير ذلك، وترك عذابهما، كان ذلك

جالباً لما يضرهما ودافعاً لما ينفعهما، فإن ذلك مرض في قلوبهما، والمريض الذي يستهني ما يضره ليس دواوه إعطاء المشتهي الضار، بل دواوه الحمية وإن آلمته، وإعطاؤه ما ينفعه، وتعويضه عن ذلك الضار بما أمر مما لا يضر.

فهكذا أهل الشهوات الفاسدة، وإن أضرمت قلوبهم نار الشهوة ليس رحمتهم والرأفة بهم تمكينهم من ذلك، أو ترك عذابهم، فإن ذلك يزيد بلاءهم وعدابهم، والحرارة التي في قلوبهم مثل حرارة المحموم، متى مُكن المحموم مما يضره ازداد مرضه، أو انتقل إلى مرض شرّ منه.

فهذه حال أهل الشهوات، بل تدفع تلك الشهوة الحلوة بضدها، والمنع من موجباتها، ومقابلتها بالضد من العذاب المؤلم ونحوه الذي يخرج المحبة من القلب كما قيل :

فإني رأيت الحب في القلب والأذى      إذا اجتمعوا لم يلبث الحب يذهب  
إذا كان يحصل بالمحبة ونيل الشهوة أمر مما يزيد ألمه على لذتها انكفت  
النفس، وكذلك إذا حصل بدهه أمر لذيد أطيب منه اغناطت النفس، فاللذيد يترك  
لما يرجح عليه من لذيد وأليم، كما أن الأليم محتمل لما يرجح عليه من لذيد  
وأليم، وإذا تكافأنا تقاينا، فلم يغلب أحدهما الآخر، بل تبقى الأمور على ما هو  
عليه إذا استوت الدواعي والصوارف، واحتمال الأليم وفوت اللذيد وإن كان فيه  
مرارة، كذلك يدفع به ما هو أمر منه، ويجلب به ما هو أرجح منه من الحلو.

ولكن هذا من محبةبني آدم وفتتتهم التي لا بد منها، وهي مخالفة الأهواء،  
فلا تقوم مصلحة أحد منبني آدم بدون ذلك أبداً، لا مصلحة دنياه ولا مصلحة  
دينه، كما قال إبراهيم الحربي : أجمع عقلاً كل أمة على أن النعيم لا يدرك  
بالنعيم، ولا بد من الصبر في جميع الأمور، قال تعالى : ﴿وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَنَ  
لَفِي خُتْرٍ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَمُوا الصَّلِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ﴾  
[العصر: ١ - ٣]، فلا بد من التواصي بالحق والصبر، إذ أهل الفساد والباطل لا  
يقوم باطلهم إلا بصبر عليه أيضاً، لكن المؤمنون يتواصون بالحق والصبر،  
وأولئك يتواصون بالصبر على باطلهم، كما قال قائلهم : ﴿أَنْ أَمْشَا وَأَصْبِرُوا عَلَى  
مَا لَهُمْ كُمْ إِنَّ هَذَا لَثَقَّةٌ يُرَادُهُ﴾ [ص: ٦].

فالتواصي بالحق بدون الصبر، كما يفعله الذين يقولون آمناً بالله فإذا أوذى

أحدهم في الله جعل فتنة الناس كعذاب الله، والذين يعبدون الله على حرف، فإن أصحاب أحدهم خير اطمأن به وإن أصابته فتنة انقلب على وجهه خسر الدنيا والآخرة.

والتوachi بالصبر بدون الحق، كقول الذين قالوا: ﴿أَنْ أَمْشَا وَأَصْبِرُوا عَلَىٰ الْهَيْكُولِ﴾، [ص: ٦] كلاهما موجب للخسران، وإنما نجا من الخسaran الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر، وهذا موجود في كل من خرج عن هؤلاء من أهل الشهوات الفاسدة، وأهل الشبهات الفاسدة، وأهل الفجور، وأهل البدع.

وما ذكرناه من أن المحبة الفاسدة توجب ظلم المتحابين لأنفسهما ولغيرهما موجود في كل محبة يبغضها الله، كمحبة الأنداد والشركاء من دونه، قال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَكْنِي دُونَ اللَّهِ أَنْدَادًا يُجْهَوْهُمْ كَحْبَرِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَسْدَ حَبَّابَ اللَّهِ﴾ [البقرة: ١٦٥] وقال تعالى: ﴿وَأَشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْعَجْلَ بِكُفَّرِهِمْ﴾ [البقرة: ٩٣] وكمحبة أهل الشهوات لجنس الفواحش، ومحبة أهل الظلم، والقائلين على الله ما لا يعلمون، فإن المحبة توجب تعاون المتحابين واتفاقهما، فلا بد أن يبغضاً ويعادي من يبغض ذلك منهم ويخالفهم فيه.

ومعلوم أن كل مؤمن فإنه يبغض ما يبغضه الله، ويحب ما يحبه الله؛ فلا بد أن يكون التحاب الذي يبغضه الله موجباً لنوع بعض المؤمنين بحسبه.

## فصل

قد كتبت في غير هذا الموضوع أن الناس وإن تنازعوا في العلم: هل هو صفة انفعالية تابعة للمعلوم، كما قد يطلقه كثير من أهل الكلام؟ أو هو صفة فعلية مؤثرة في المعلوم، كما يقوله طوائف من المتكلفة؟

فإن الصواب أنه ينقسم إلى النوعين جميعاً، فمنه ما هو تابع للمعلوم غير مؤثر فيه بحال، وهو العلم النظري القولي الخبري المحسن، كعلمنا بما لا تأثير لنا في وجوده، كالعلم بالخالق سبحانه وتعالى وملائكته وكتبه وأنبيائه وسائر مخلوقاته.

ومنه ما هو فعلي له تأثير في المعلوم، كعلمنا بأفعالنا الاختيارية وما يترب  
عليها من حصول منفعة ودفع مضره.

وهذا التقسيم ثابت في علم الله تعالى، فإنه يعلم نفسه ويعلم مخلوقاته  
أيضاً، والأول علم بموجود، والثاني علم بمقصود.

لكن العلم بالموجود المستغنی عن أفعالنا يتبع العلم به حبه تارة وبغضه  
آخر، فيكون العلم به سبباً لأفعال لنا متعلقة به، فيكون هذا العلم الانفعالي  
فعلياً مؤثراً من هذا الوجه، وعلمنا بالحسنات والسيئات التي في أفعال غيرنا من  
هذا الوجه.

وعلم الرب سبحانه بأفعال عباده الصالحة والسيئة مستلزم أيضاً حبه  
للحسنات وبغضه للسيئات، والعلم بالمقصود من أفعالنا، وإن كان مؤثراً في  
المعلوم، وهو سبب في حصوله، فلا يكون إلا بعد علم بأمور موجودة أو يجب  
قصدأً أو اختياراً لتلك الأفعال، فإن الفعل الاختياري يتبع الإرادة، والإرادة تتبع  
المراد، فلا بد أن يتصور الفاعل المراد قبل قصد الفعل الذي هو سبب إليه، كما  
يقال: آخر الفكرة أول العمل، وتسمى العلة الغائية. [فلا بد من تصور] ذلك  
المراد، وأن يكون ما يترب على الفعل من لذة تجلب منفعة وتدفع مضره، فاللذة  
مشروطة بالإحساس باللذيد، والإنسان لا يفعل ابتداءً لطلب لذيد إلا أن يكون قد  
أحسّه قبل ذلك فأحبه واحتشه واستهاب إليه، وذلك علم بأمر موجود تابع  
للمعلوم، تبعه علم بأمر مقصود تابع للعلم، وإن كانت اللذة قد تحصل ابتداءً لا  
عن شوق، كمن يذوق الشيء الطيب الذي لم يكن يعرفه فيحبه بعد ذلك، لكن  
هذا لم يتقدم منه طلب و فعل في حصول هذا المحبوب، بخلاف من ذاقه ابتداءً  
فأحبه، ثم سعى في تحصيل نظائر ما حصل له ابتداءً.

فقد تبين أن كلاً من العلمين: الفعلي والانفعالي مستلزم للأخر، وكذلك  
علم الرب سبحانه وتعالي بنفسه مستلزم لعلمه بصفاته وأفعاله ومفعولاته، وهو  
 سبحانه يحمد نفسه ويثنى عليها، فلا نحصي ثناء عليه، بل هو كما أثنى على  
نفسه، وعلمه بأفعاله ومفعولاته مستلزم لعلمه بنفسه، وعلمه بالمخلوقات وأفعالها  
يتبعه حبه وبغضه، وأمره ونهيه، وعلمه بما يفعله بعباده من ثواب وعقاب وغير  
ذلك تابع لعلمه بما هي عليه، وقد تكلمنا على نحو هذا في غير هذا الموضوع.

وإنما المقصود في هذا المكان أن هذا التقسيم الوارد في العلم يرد نحوه الإرادة والمحبة ونحو ذلك.

فإن الإرادة والمحبة تنقسم أيضاً إلى فعلية مؤثرة في المراد المحبوب، وهي إرادة الفعل وحبه [وإن كان المراد المحبوب تابعاً مفعولاً معدوماً].

وقد ظن بعض الناس أن الإرادة والمحبة ليست إلا هذا النوع، حتى قال: لا تتعلق الإرادة والمحبة إلا بالمعدوم دون الموجود، وبالمحذث دون القديم، وهذا قول طائف من أهل الكلام، وأكثر هؤلاء هم أكثر القائلين بأن العلم لا يكون إلا افعالياً، فيجعلون العلم لا يتعلّق في الحقيقة إلا بمعلوم متبع كالوجود، ويجعلون الإرادة لا تتعلّق إلا بمراد تابع كالمفهول المعدوم.

وتنقسم إلى افعالية تابعة للمراد المحبوب ليست مؤثرة في وجوده أصلاً، بل يكون المحبوب المراد موجوداً بدون الإرادة، وإنما يحب المحب ذلك الموجود ويريده، ويقال في كثير من أنواع ذلك: يهواه ويعشقه، ونحو ذلك من العبارات.

وهذا القسم في الحقيقة هو الأصل في القسم الأول، كما قد تكلمنا عليه في بعض القواعد المتقدمة من سنين، وذكرنا أن العلم - والإرادة - إنما يتعلق أولاً بالوجود، وأن تعلقه بالمعدوم تابع لتعلقه بالموجود، وذكرنا أن الإنسان لا يحب الشيء ويريده حتى يكون له به شعور أو إحساس أو معرفة ونحو ذلك، ويكون مع ذلك بنفسه إليه ميل وفيها له حب، وكل واحد من هاتين الفرتين في فطرته وجبلته المعرفة والمحبة، ولهذا كان كل مولود يولد على الفطرة: فطرة الإسلام، وهي عبادة الله وحده، وأصل ذلك معرفته ومحبته.

والنفس لا تحس العدم الممحض، وإنما تعرف العدم بنوع من القياس المقدر على الوجود، كما يقدر في نفسه جبل ياقوت وبحر زيق، فنزل ذلك مما علمه من الجبل ومن الياقوت، ثم ينفي ذلك المقدر في ذهنه أن يكون موجوداً في الخارج، وهو لم يحكم على نفيه حتى صار موجوداً في نفسه وجوداً تقديريًّا.

فإذا كان الحب يتبع الإحساس، والإحساس لا يكون إلا بموجود ما، [فإن ما] يُحبُّ لا يكون إلا بموجود، وأيضاً فإن الإحساس لا يكون أولاً إلا

لموجود، فكذلك الحب في نفسه لا يكون إلا لموجود أو محبوب، وإن كان يحب وجود المعدوم [ فهو ] لا شيء، وما ليس بشيء لا يكون محبوباً، وإن كان يحب وجود المعدوم ويريده، فلا بد أن يكون قبل ذلك قد ذاقه والتذكرة موجوداً حتى أحبه بعد ذلك، أو ذاق والتذكرة أو بما يشبهه كما ذلك في العلم، وهذا مذكور في غير هذا الموضع.

ولا يرد على هذا ما يوجد من بكاء الصبي حين يولد قبل أن يذوق طعم اللبن، فإذا ذاق اللبن التذكرة وسكن، فإن الصبي قبل ذوقه اللبن لم يكن يحبه ويستهيه، ولكن يجد ألم الجوع فيبكي من ذلك الألم، فلما ذاق اللبن ووجد لذته، وأنه أذهب ألم الجوع أحبه من حينئذ، ومن حينئذ صار يستهيه ويحبه؛ وهكذا كل من جاء فإنه لا يستهيه شيئاً معيناً إلا أن يكون ذاقه قبل ذلك، ولكن يجد طلباً لما يزيل به ألم الجوع، ولهذا إذا حضر عنده ما قد ذاقه قبل ذلك، وما يذقه قبل ذلك، اشتاق إلى الأول وأحبه، وكان شوقه إلى الثاني ومحبته إليه مشروطاً بذوقه إليه وسماع وصفه من يخبره، [ فإن سماع الوصف ] يورث المحبة والشوق كما يورث العلم، كما قيل:

### والأذن تعشق قبل العين أحياناً

لكون النفس ذاقت طعم الحب لما هو من نظير لذلك أو شبيه به ولو من وجه بعيد، فكما أن الشيء لا يتصور إلا [ بعد ] الحس به، أو بما فيه شبه به من بعض الوجوه، فكذلك لا يحب كذلك.

ولهذا ضربت الأمثال للتعریف والترحیب والترغیب، فإن الأمور الغائبة عن المشاهدة والإحساس لا تعرف وتحب وتبغض إلا بنوع من التمثيل والقياس، سواء كان الغائب أكمل في الصفات المطلوبة المشتركة، كالموعود به من أمر الجنة والنار، وكما يصف به الرب نفسه سبحانه وتعالى، أو ما كان دون ذلك، كما مثل من الأمور بما هو أكمل منه.

ومن هنا ضل من الصابئة المتفلسة، ومن أضلواه من أهل الملل، حيث ظنوا أن ما وصف الله به الجنة والنار إنما هي أمثال مضروبة لتفهيم المعاد الروحاني من غير أن تكون حقائق، وضل من رد عليهم من نفأة أهل الكلام، كما أصحاب الفرقين مثل ذلك في أمر النفس الناطقة، حيث تقابلوا بالنفي

والإثبات، وحيث اتفق الفريقان على مثل هذا الضلال في صفات ذي الجلال، فخاضوا في باب الإيمان بالله واليوم الآخر خوضاً ليس هذا موضع بسط الكلام فيه، وإن كان كل ذي مقالة فلا بد أن تكون في مقالته شبهة من الحق، ولو لا ذلك لما راجت واشتبهت.

وإن كانت الإرادة والمحبة تنقسم إلى متبوعة للمراد تكون له كالسبب الفاعل، وإلى تابعة للمراد يكون هو لها كالسبب الفاعل، وتكون عنه كالسبب المفعول، وهذا هو الأصل.

وإذا علم أن جميع حركات العالم صادرة عن محبة وإرادة، ولا بد للمحبة والإرادة من سبب فاعل يكون هو المحبوب المراد - علم بذلك أنه لا بد لجميع الحركات من إله يكون المقصود المقصود المراد المحبوب لها، وأنها دالة على الإله الحق من هذا الوجه، وأنه لو كان فيهما آلة إلا الله لفسدنا، وهذا غير هذا الوجه الذي دلت منه على ربوبيته.

وقد بسطنا الكلام على ذلك في مواضع متعددة، إذ هو أجل العلم الإلهي وأشرفه، وإنما كان المقصود هنا التنبيه على أن الإرادة نوعان كالعلم، والله أعلم. <sup>(١)</sup>

---

(١) وبهذا انتهى الكتاب والتعليق عليه بمنة الله تعالى وفضله، ولطفه وتوفيقه، فله سبحانه وتعالى الحمد أولاً وأخراً، وظاهراً وباطناً، ونسأله سبحانه أن يديم علينا فضله وإحسانه، ويتمدنا بواسع رحمته وغفرانه، إنه جواد كريم.

# الفهرس

| <u>الصفحة</u> | <u>الموضوع</u>     |
|---------------|--------------------|
| ٥             | المقدمة            |
| ٧             | ترجمة موجزة للمصنف |
| ٢٩            | قاعدة في المحبة    |
| ٥٧            | فصل                |
| ٦٤            | فصل                |
| ٦٩            | فصل                |
| ٨٣            | فصل                |
| ١١٢           | فصل                |
| ١٢٥           | فصل                |
| ١٤٨           | فصل                |
| ١٤٩           | فصل                |